

**DOI** 10.31162/2618-9569-2023-16-4-816-832 **УДК** 140.8:28

Original Paper Оригинальная статья

# К ответу Ибн-Рушда на газалийскую критику фальсафской трактовки телесного воскрешения

### Т. Ибрагим<sup>1а</sup>, Н.В. Ефремова<sup>1b</sup>

<sup>1</sup>Институт востоковедения РАН, г. Москва, Российская Федерация <sup>a</sup>ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1995-2760, e-mail: nataufik@mail.ru <sup>b</sup>ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1216-5067, e-mail: salamnat@mail.ru

Резюме: Статья призвана служить в качестве введения к переводу раздела о телесном воскрешении, который завершает книгу философа-перипатетика Ибн-Рушда (Аверроэса, 1126–1198) «Несостоятельность Несостоятельность», составленную в опровержение критического трактата «Несостоятельность учений философов» мутакаллима-ашарита аль-Газали (1058–1111). Освещается презентистско-интеллектуалистская интенция фальсафской эсхатологии; дается компендиум полемики двух мыслителей вокруг смежных вопросов – о рациональном обосновании имматериальности души и ее нетленности, а также краткое изложение раздела газалийской книги касательно воскрешения. Прослеживается связь сочинения Ибн-Рушда с его более ранними теолого-полемическими трактатами – «О соотношении философии и религии» и «О методах обоснования принципов вероучения».

**Ключевые слова:** Аверроэс; ашариты; аль-Газали; воскрешение; Ибн-Рушд; калам; трактат аль-Газали «Несостоятельность учений философов»; трактат Ибн-Рушда «Несостоятельность Несостоятельности»; фальсафа; эсхатология

**Для цитирования**: Ибрагим Т., Ефремова Н.В. К ответу Ибн-Рушда на газалийскую критику фальсафской трактовки телесного воскрешения. *Minbar. Islamic Studies*. 2023;16(4):816–832. DOI: 10.31162/2618-9569-2023-16-4-816-832



Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License. This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.

# On Averroes' response to al-Ghazali's critique of Falsafa interpretation of bodily resurrection

#### T. Ibrahim<sup>1a</sup>, N.V. Efremova<sup>1b</sup>

<sup>1</sup>Institute of Oriental Studies of the Russian Academy of Sciences, Moscow, the Russian Federation

**Abstract**: This article serves as an introduction to the translation of the section on bodily resurrection, from the book "The Incoherence of the Incoherence" (*Tahāfut at-Tahāfut*) of the peripatetic philosopher Ibn Rushd (Averroes, 1126–1198), written in response to the work of the theologian-asharite al-Ghazali (1058–1111) "The Incoherence of the Philosophers" (*Tahāfut al-Falāsifa*). The paper reveals the presentist-intellectualist intention of Falsafa eschatology; it also gives a compendium of the polemics of two thinkers around two related issues that are the rational proofs for the immateriality of the soul and its incorruptibility. Moreover, the research provides a brief summary of the section of the Ghazalian book regarding resurrection. The authors also disclose the connection between the book of Ibn Rushd and his earlier theological and polemical treatises "On the correlation between philosophy and religion" and "On the methods of proof for the principles of creed".

**Keywords:** Averroes; asharites; al-Ghazali; resurrection; Ibn Rushd; Kalam; al-Ghazali's treatise "The Incoherence of the Incoherence"; Ibn-Rushd's treatise "The Incoherence of the Philosophes"; Falsafa; eschatology

**For citation:** Ibrahim T., Efremova N.V. On Averroes' response to al-Ghazali's critique of Falsafa interpretation of bodily resurrection. *Minbar. Islamic Studies.* 2023;16(4):816–832. (In Russ.) DOI: 10.31162/2618-9569-2023-16-4-816-832

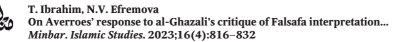
Как было отмечено в нашем общем прологе [1] к настоящему циклу переводов из аверроистской «Несостоятельности Несостоятельности» ( $Tax\bar{a}\phi ym\ am$ - $Tax\bar{a}\phi ym$ )<sup>1</sup> [2; 2<sup>a</sup>; 2<sup>6</sup>], в своем полемическом труде «Несостоятельность учений философов» ( $Tax\bar{a}\phi ym\ anb$ - $\phi an\bar{a}cu\phi a$ )<sup>2</sup> [3; 3<sup>a</sup>; 3<sup>6</sup>] аль-Газали

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1995-2760, e-mail: nataufik@mail.ru

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1216-5067, e-mail: salamnat@mail.ru

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> В других русскоязычных переводах: «Непоследовательность Непоследовательности», «Опровержение Опровержения». При транскрипции арабских слов применяется традиционная система диакритических знаков, но с такими модификациями: алиф максура ( $\mathcal{S}$ ) –  $\alpha$ ,  $\pi$ ; та марбута ( $\delta$ ) –  $\alpha$ ,  $\alpha$  (если не мудаф; вместе с предшествующей огласовкой фатха) или  $\alpha$  (в остальных случаях); произносимая, но не пишущаяся буква алиф ( $\delta$ ) –  $\delta$ ,  $\delta$ . Если не оговорено иное, то Коран, Сунна и другие первоисточники цитируются в нашем переводе. Как Коран, так и Библия цитируются по номеру айата/стиха; хадисы из шестикнижной Сунны – по их номерам в соответствующих изданиях (в ссылках на свод Муслима указывается также – через косую черту – номер хадиса согласно широко распространенной нумерации М.Ф. Абдальбакы).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Или: «Непоследовательность (Опровержение, Крушение позиций) философов». Напомним,



обозначает двадцать вопросов, по которым учения мусульманских философов-перипатетиков (в лице аль-Фараби и Ибн-Сины/Авиценны) он считает несостоятельными в плане доказательности (аподиктической достоверности; араб.  $\mathit{бурx\bar{a}h}$ ), квалифицируя некоторые их тезисы в качестве гетеродоксальных ( $\mathit{бud'a}$ ), а три из них объявляя еретическими ( $\mathit{куфp}$ ). К последним относятся 1-ый тезис (об извечности мира), 13-ый (о Божьем незнании единичных вещей) и 20-ый (об отрицании телесного воскрешения). Было указано также, что своему критическому труду аль-Газали предварил книгу «Концепции философов» ( $\mathit{Мак\bar{a}chd anb-фan\bar{s}cuфa}$ ), в которой дается объективное изложение фальсафских взглядов.

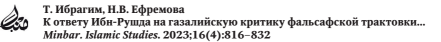
С вопросом о телесном воскрешении тесно связаны 18-ый вопрос (офальсафском обосновании имматериальности/нетелесности души) и 19-ый (о нетленности души). Примечательно, что если при рассмотрении всех предшествующих восемнадцати вопросов автор «Несостоятельности Несостоятельности» воспроизводит газалийский текст, разбирая его фрагмент за фрагментом, то в случае с вопросом о нетленности души он дает не сам текст оппонента, но лишь сжатый пересказ его содержания, а в отношении вопроса о воскрешении вовсе ограничивается кратким обозначением вопроса. По всей видимости, это объясняется установкой философа, согласно которой обсуждение таких тем не должно провозглашаться перед широкой публикой<sup>3</sup>.

### 1. Презентистско-интеллектуалистская интенция фальсафской сотериологии

Фальсафская эсхатология (точнее – сотериология), основы которой были заложены аль-Фараби, получила свой классический вид в творчестве Ибн-Сины, прежде всего в его энциклопедическом труде «Исцеление» (аш-Шифā'): в разделе «Психология» (ан-Нафс) обосновывается имматериальность (нетелесность; араб. таджарруд) разумной души и ее нетленность [6, гл. 5.2 и 5.4], а в разделе «Теология» (аль-'Иляхиййат) – ее потустороннее

что термином фальсафа (арабизир. форма греч. philosophia) обозначается и сама философия, и развивавшая античные модели философствования (прежде всего аристотелевскую) школа классической мусульманской мысли; ее представители именуются фал $\bar{s}$ сифа («философы»; ед. ч. файляс $\bar{v}$ ф).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Об этой установке см. заключительное слово к «Несостоятельности Несостоятельности» (в публикуемом ниже переводе последнего раздела), а также [4, с. 570–579; 5, с. 1040–1046].



духовно-интеллектуальное блаженство или страдание [7, гл. 9.7]. В означенном смысле эта эсхатология скорее выступает в качестве своего рода философского аналога религиозной доктрины о межмирии –  $Eapsax^4$ .

Что касается типичных для этой доктрины вопросов универсальной эсхатологии — о кончине мира, коллективном воскресении, всеобщем суде и последующем введении праведных в Рай и грешных в Ад, то Ибн-Сина на них не останавливается. Здесь сказывается характерная для фальсафы эпистемологическая установка, исходящая из дуальности методов просвещения-воспитания, которые призваны водительствовать по пути к счастью широкой публикой и интеллектуальной элитой. Следуя означенной установке, философ ограничивается освещением лишь тех аспектов эсхатологии, которые можно обосновать философски, рационально, а касательно остальных аспектов он отсылает читателя к чисто ревелятивным, традициональным свидетельствам [Корана и Сунны].

В этом духе главу о «возвращении» [к Богу] ( $\mathit{ma'\bar{a}\partial}$ )<sup>5</sup> автор «Теологии» открывает декларацией о двух разрядах возвращения: «[Первый] – это тот, о котором сообщается в [религиозном] Законе ( $\mathit{map'}$ ) и что можно установить только через посредство Закона ( $\mathit{map\bar{u'}a}$ ) и принятия переданного ( $\mathit{xaбap}$ ) Пророчеством ( $\mathit{нyбyввa}$ ). Сие касается [возвращения] тела при воскресении. Доброе же и дурное в отношении тела хорошо известны, и нет необходимости останавливаться на них. Ведь истинный Закон ( $\mathit{map\bar{u'}a}$   $\mathit{xakka}$ ), с которым явился наш Пророк, господин и владыка Мухаммад (да благословит Бог его и семейство его!), пространно изложил состояния счастья ( $\mathit{ca'\bar{a}da}$ ) и несчастья ( $\mathit{mak\bar{a}sa}$ ), которые соответствуют телу [на том свете]. [Второй] – это тот, что постигается разумом и аподиктическим силлогизмом и который подтверждается Пророчеством» [7, с. 498].

С фальсафской точки зрения человеческая душа<sup>7</sup> является чисто духовной (нематериальной, бестелесной), а ее сущность состоит в интеллектной деятельности. Посему ее тамошнее блаженство ( $ca'\bar{a}\partial a$ ) и конечное совершенство ( $\kappa a m \bar{a} n b$ ) состоит в том, чтобы соединиться с горним обществом,

<sup>4</sup> Подробнее о фальсафской эсхатологии/сотериологии см.: [8, гл. 7].

<sup>5</sup> Т.е. о потусторонней жизни.

<sup>6</sup> Через данное пророкам Божье откровение.

<sup>7</sup> Речь преимущественно идет о ее высшей, разумной части.

умосозерцать исходящие от Бога и пронизывающие Вселенную идеальный порядок, предельное благо и абсолютную красоту, запечатлеваться образом всего бытия, на сей манер становясь интеллектным ('ақлӣ, ма'қӯль) миром, параллельным существующему (см.: [7, с. 502]).

Как пишет далее Ибн-Сина, таким блаженством душа может наслаждаться еще в земной жизни, интеллектно соединяясь с горним обществом. Что же касается той души, которая умопостигла, что у нее есть подобающие интеллектные совершенства, но не приобрела их, может не чувствовать страдания от этого, пока она находится в теле; однако по разлучении с ним таковая сразу станет испытывать подобающее страдание, схожее с болью от ожога, наступающей по снятии анестезии [7, с. 504–505].

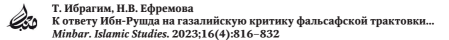
В отношении же непросвещенных душ Ибн-Сина (со ссылкой на «некоторых ученых мужей», к каковым порой относят аль-Фараби) развивает концепцию об имагинативных (хайалиййа) реалиях<sup>8</sup>. Согласно ей, при соединении с соответствующей тонкой материей небесных тел означенные души оказываются способными вообразить те чувственные объекты, о которых учила религиозная традиция, в каковой они воспитывались, и подлинно испытывать соответствующие аффекты: на примере сновидений можно убедиться в том, что имагинативные образы не уступают по силе образам чувственным; «напротив, первые еще более действенны и прозрачны» [7, с. 510]. Последнее высказывание отмечается Садраддином аш-Ширази (Мулла-Садра; ум. 1640) в качестве «сокрытого намека на аспект достоверности [учения о] телесном воскрешении» [10, с. 237].

В теолого-полемическом трактате «О методах обоснования принципов вероучения» Ибн-Рушд сосредоточивается на тех коранических доказательствах бессмертия души и телесного воскресения, которые обращены и широкой публике, и интеллектуальной элите [5, с. 1031–1040]. Говоря о преимуществах данного в мусульманском Писании телесного изображения реалий потусторонней жизни<sup>10</sup>, автор трактата вместе с тем указывает на три таких

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> В качестве воздаяния на первоначальном этапе потусторонней перфекции, о которой Ибн-Сина говорит в более позднем сочинении – «Указания и напоминания» (*аль-'Иша̄ра̄т ва-т-танбūха̄т*) (см.: [9, с. 369–370]).

<sup>9</sup> Apao .: (إشارة خفية ... إلى صحّة المعاد الجسمانيّ).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Такое превосходство отмечается и в атрибутируемом Ибн-Сине «Адхавийском трактате о возвращении» (в другом наличном переводе – «Освещение»); см.: [8, с. 212–213].



подхода к трактовке этих образов, как: (1) телесные, которые суть однородны со здешними, различаясь с ними лишь в аспекте продолжительности; (2) метафоры духовных; (3) телесные, но иного рода. По словам философа, у последнего мнения также имеются свидетельства из Корана и Сунны, к нему, похоже, склоняется сахабит Ибн-Аббас<sup>11</sup>, и именно оно «более подходит для [ученой] элиты ( $\underline{x}$ ав $\bar{a}$ с $\underline{c}$ )» [8, с. 1037–1038]. В пользу тезиса об иной телесности, но уже касательно собственно воскресения, он высказывается и в «Несостоятельности Несостоятельности»<sup>12</sup>.

### 2. О фальсафском обосновании имматериальности души

В «Несостоятельности учений философов» восемнадцатый раздел [3, с. 297–332; 3<sup>a</sup>, с. 252–273; 3<sup>6</sup>, с. 226–248] озаглавлен так: «О демонстрации неспособности (та джиз) [философов] рационально доказать, что человеческая душа есть духовная субстанция (джаўхар рухани), которая конституирована сама по себе ( $\kappa \bar{a}$ 'им би-нафси-х) и не локализована [в пространстве]  $(\pi \bar{n})$  йатахаййаз), не является телом ( $\partial жисм$ ) и не запечатлена (мунтаби') в теле, не соединена (муттасыль) с телом (бадан) и не отделена (мунфасыль) от него, подобно тому как, согласно их учению, Бог, равно как и ангелы, не [находятся] ни вне мира, ни внутри него» (ср.: [36, с. 226]). Сначала излагая фальсафское учение о животных (хайаваниййа) и постигающих (мудрика) силах человеческой души, аль-Газали замечает, что в этом учении нет ничего предосудительного с точки зрения религии (аш-шар'). Возражение же вызывает лишь тезис философов, по которому чисто рациональными доказательствами, без обращения к религии, можно установить, что «душа есть конституированная сама по себе субстанция» [3, с. 304; ср.: 3<sup>6</sup>, с. 229]. Далее от имени философов теолог приводит десять аргументов (ед.ч.  $\partial a n \bar{u} n b$ ) [в обоснование нетелесности души<sup>13</sup>], выдвигая против них свои возражения.

Относительно этой вступительной части следует отметить, что аль-Газали здесь как бы игнорирует тот факт, что среди мутакаллимов (при-

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> В означенном трактате не приводятся примеры таких свидетельств, но только изречение сахабита; о таких свидетельствах и об указанном изречении см. в нижеследующем переводе раздела из «Несостоятельности Несостоятельности», рубрика 20<sup>л</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> См. нижеследующий перевод, рубрика 20<sup>е</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Преимущественно речь идет о разумной ее части.

том не только ашаритов, но и мутазилитов)  $^{14}$ , от имени которых он выступает в означенном сочинении, доминирует представление о душе-духе ( $\mu a \phi c$ ,  $p \bar{y} x$ ) как о некотором тонком теле или как об акциденции ( $^4apa \phi$ ) в теле. Обращает на себя внимание и то обстоятельство, что в указанной цитате опущен фигурирующий в заглавии эпитет «духовная» — эпитет, который в контексте передачи фальсафского учения о душе подобает понимать в смысле «нетелесного, имматериального», тогда как для мутакаллимов он означает лишь тонкую телесность.

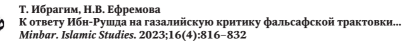
Что касается приведенного перечня аргументов, то примечательно следующее. Как в «Концепциях философов», так и в «Несостоятельности учений философов», аль-Газали при изложении того или иного тезиса у критикуемых философов фактически обращается к системе Ибн-Сины; а трактат «Концепции философов» представляет собой как бы арабский перевод-парафраз авиценновской «Книги знания» (перс. Данишнама-и 'аля'ū), написанной на персидском языке и предназначенной для менее подготовленного (в философском отношении) читателя. В последней книге даны одиннадцать аргументов в обоснование имматериальности души [11, с. 218-221]; а в разделе «Психология» из «Исцеления» фигурирует близкий список (с восемью аргументами) [6, с. 129-142], который тождествен представленному в книге «Спасение» [12, с. 356-371] - компендиуме «Исцеления». Хотя в «Концепциях философов» и воспроизведен первый список [13, с. 362-368], но в «Несостоятельности учений философов» аль-Газали почему-то представляет несколько иной, модифицированный, список<sup>15</sup>, который включает в себя следующие десять аргументов $^{16}$ .

- 1 (8/1). Душа служит субстратом для интеллигибелий (общих/универсальных ментальных знаний), которые неделимы, тогда как любой телесный субстрат делим.
- 2 (-/3). Была бы интеллигибелия запечатлена (*мунтаби*) в материи наподобие запечатления акциденций в телесных субстанциях, она бы делилась вследствие делимости данного тела.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Не говоря уже о текстуалистах-асаритах.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ниже к указанным спискам мы будем отсылать как к первому, второму и третьему.

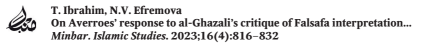
<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> В кратком нашем изложении. В скобках после номера дается номер соответствующего аргумента в первом списке, а затем (через косую черту) – во втором; индекс (") указывает на частичное совпадение.



- 3 (-/-). Находилось бы знание в какой-нибудь части тела, «познающей» (' $\bar{a}$ лим) называлась бы именно данная часть, но не прочие части, тогда как обо всем человеке говорится как о «познающем».
- 4 (-/-). Находилось бы знание, например, в некоторой части сердца или мозга, то допускало бы нахождение его противоположности (неведения) в другой части этого органа, а человек одновременно являлся бы и ведающим, и неведающим!
- $5 (4/6^{\circ})$ . Постигал бы разум посредством телесного органа ( $\ddot{a}$ л $\dot{a}$ ), тогда бы он не постигал самого себя.
- $6 (2,10/6^{4})$ . Постигал бы разум посредством телесного органа, он не постигал бы своего органа (сердца или мозга).
- 7 (5-6/7). В отличие от сил, постигающих посредством телесного органа, разум не утомляется по мере функционирования; и постижение им более интенсивного не мешает его постижению менее интенсивного.
- 8 (7/8). По достижении человеком зрелости (к сорока годам) все части тела начинают слабеть; разумная же сила чаще всего крепнет.
- 9 (-/-). [Сущностью] человека не может служить тело с его акциденциями, ибо оно непрерывно разлагается и восстанавливается, а к сорокалетию в нем не остается ни одной частицы из тех, что были у него при рождении; вместе с тем данный индивид сохраняет свою идентичность; значит, у души есть иное бытие, помимо тела, а тело выступает [лишь] ее орудием.
- 10 (9/2). Интеллигибелия свободна от пространственных и других чувственных характеристик; и такая ее отрешенность не может возводиться к индивидуальным объектам, на основе которых она образовалась, а относится к самой абстрагирующей силе к разумной душе, которая, следовательно, должна быть отвлечена от этих телесных характеристик (см.: [36, с. 230–248]).

Из первого списка здесь не нашли отражения аргументы №1, №3 и №11, а также №4 (у него нет аналога в первом списке) и №5 (равен №11 в первом списке)  $^{17}$  – аргумент, который апеллирует к способности разумной души (в отличие от телесной силы) актуально постичь бесконечное число

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> О последних трех аргументах см.: [6, с. 134–135].



объектов и который Ибн-Рушд<sup>18</sup> квалифицирует как «один из сильнейших на сей счет»  $^{19}$  [2, с. 551; перевод ср.:  $2^6$ , с. 505].

В своем достаточно подробном разборе газалийских возражений против приведенных выше аргументов [2, с. 527-547;  $2^a$ , с. 252-271;  $2^6$ , с. 473-502] Ибн-Рушд доказывает их некорректность, соглашаясь с оппонентом только в отношении выдвигаемых им от имени философов четвертого и девятого аргументов, но замечая, что к этим аргументам сами философы не апеллируют для обоснования сохранности (6a $\kappa$  $\bar{a}$ ) души [после смерти тела] $^{20}$ . А в своем рассуждении касательно второго аргумента философ указывает, что понятное всем (и массе, и ученым) доказательство означенной сохранности дано в айате 39:42 («Бог забирает к Себе души по смерти [людей]...») – айате, на котором он более подробно останавливается в трактате «О методах...» [5, с. 1039-1040].

#### 3. О фальсафском обосновании нетленности души

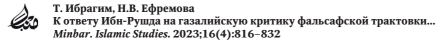
Указанные аргументы в пользу имматериальности души одновременно свидетельствуют и о нетленности души, ее сохранности по гибели тела, ибо (с фальсафской точки зрения) уничтожению подвержены лишь телесные объекты, сложенные из материи и формы. Поэтому выдвигаемые философами доказательства неуничтожимости души по уничтожении тела скорее служат в качестве дополнительных. В авиценновской «Книге знания» [11, с. 222–223], а вслед за ней в газалийских «Концепциях философов» [13, с. 368–370] приводятся следующие доводы (1): душа получает свое бытие от Деятельного разума (аль-'акль аль-фа"āль)<sup>21</sup> и благодаря ему, без посредства телесных орудий, обретает способность приобщения к нему и достигает своего совершенства; посему сия сохраняет свое бытие и после смерти тела, раз перманентно наличествует означенная причина; в этом отношении тело подобно верховому животному, которое требуется всаднику для достижения места назначения, а по прибытии нужда в нем отпадает. В «Психологии» из «Исцеления», соответственно и в «Спасении», Ибн-Сина выдвигает еще

<sup>18</sup> В рамках обсуждения следующего вопроса – о нетленности души.

<sup>19</sup> Apab .: (من أقوى ما يُستشهد به في هذا الباب).

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Девятым аргументом порой (в частности у Ибн-Сины) доказывается бытие души (см.: [6, с. 438, примеч. 40).

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Последнему в иерархии космических разумов-ангелов, управляющему подлунной сферой.



два доказательства, согласно которым душа не погибает вместе с телом, ибо (2) она связана с ним лишь акцидентально<sup>22</sup> и (3) она проста (подробнее см.: [6, c. 148-156; 12, c. 378-386; 8, c. 201-204]).

Раздел об обосновании бессмертия души [3, с. 333–344;  $3^{a}$ , с. 274–281;  $3^{6}$ , с. 249–255] автор «Несостоятельности учений философов» обозначает так: «Опровержение утверждения [философов], будто невозможно, чтобы человеческие души [ушли в] небытие ( ${}^{\prime}a\partial a M$ ) после их [явления к] бытию ( ${}^{\prime}b\partial m \bar{y}\partial$ ); и будто они вечные ( ${}^{\prime}cap M a \partial u u u u$ ), так что немыслимо их уничтожение ( ${}^{\prime}da u u u u$ )». Примечательно, что и при обсуждении данного вопроса автор «Несостоятельности учений философов» не упоминает о том доказательстве, которое он излагает в «Концепциях философов» (т.е. о первом). В своем полемическом труде он приводит от имени философов два довода, первый из которых внешне (по структуре $^{23}$ , но не по содержанию) схож с авиценновским доказательством от акцидентальной связи души с телом, а второй соответствует доказательству от ее простоты.

Парадоксальным представляется тот факт, что аль-Газали, претендующий на выражение «ортодоксальной» доктрины, полемизирует с философами-«еретиками», отвергая нетленность души и полагая, что она уничтожится по кончине тела и возвратится к бытию лишь при наступлении всеобщего Суда. По его словам, тело служит условием бытия души, «а когда данная связь разрывается, душа уходит в небытие. Впоследствии ее бытие может быть восстановлено исключительно Всеславным и Всевышним Аллахом во время Воскрешения и Сбора, как о том сказано в Законе<sup>24</sup>»<sup>25</sup> [3<sup>6</sup>, с. 251].

В соответствующем разделе «Несостоятельность Несостоятельности» Ибн-Рушд дословно не воспроизводит газалийский текст, а ограничивается лаконичным пересказом первого из приведенных от имени философов двух доказательств вместе с возражениями аль-Газали против него, затем дает

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Здесь доказывается несостоятельность всех трех возможных альтернатив, при которых гибель одной вещи X следует гибели другой Y: (1) X и Y эквивалентны по бытию (т.е. сопутствуют другу, не будучи причиной одна для другой); (2) Y предшествует X сущностным (а не временным) образом, служа причиной ее бытия; (3) Y следует после X, выступая следствием/причиненной для нее.

 $<sup>^{23}</sup>$  В нем также (см. предыдущее примечание) выделяются три альтернативы: душа уничтожилась бы (1) или вместе с уничтожением тела, (2) или со стороны ей противоположного ( $\partial$ ы $\partial$ д), (3) или Божьим могуществом ( $\delta u$ - $\kappa$ у $\partial$ ра $\frac{\partial}{\partial}$  аль- $\kappa$  $\delta$ д $\partial$ р).

كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ; Скорее подразумеваются айаты, такие ҡак: «Всетленно, кроме лика Его» (28:88) (كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلَّا وَجْهَهُ; «Всякая душа вкусит смерть» (29:57; تَكُلُّ ثَفْس ذَاتِقَةُ الْمَوْتِ: ).

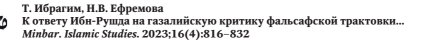
<sup>. (</sup>فإذا انقطعت العلاقة، انعدمت النفس، ثمّ لا يعود وجودها إلّا بإعادة الله، سبحانه وّتعالى، على سبيل البعث والنشور، كما ورد به الشرع) .. Apaő.

краткий ответ на них [2, с. 549-551;  $2^a$ , с. 271-272;  $2^6$ , с. 502-505]. Второго же доказательства философ не касается, что, по-видимому, связано с дефектом в дошедшем до нас тексте его сочинения. Как указывает сам аль-Газали, его собственное возражение против этого доказательства, апеллирующего к неуничтожимости простого, схоже с выдвинутым им ранее (в рамках обсуждения фальсафского доказательства извечности-нетленности мира) возражением против тезиса об извечности-нетленности материи [ $3^6$ , с. 255]; посему и со стороны Ибн-Рушда следует ожидать аналогичный даваемому им там ответ (см.: [14, с. 347-364;  $2^a$ , с. 233-234;  $2^6$ , с. 111-112]).

#### 4. О фальсафском «отрицании» воскрешения тел

В двадцатом разделе «Несостоятельности учений философов» [3, с. 346–332; 3<sup>а</sup>, с. 282–375; 3<sup>6</sup>, с. 256–274] аль-Газали сначала излагает фальсафскую концепцию о духовном, интеллектном воздаянии душам после смерти, добавляя, что философы не ограничиваются превознесением интеллектных наслаждений над телесными, а отрицают обещанные в религии телесные радости Рая и телесные муки Ада: для них таковые суть лишь образы (*'амсиля*), предназначенные для широкой публики, чьи представители способны постичь только те чувственные реалии, которые они наблюдают в этой жизни. Увлеченный полемикой, аль-Газали словно забывает о фальсафской теории имагинативного воздаяния, которую он верно воспроизводит в «Концепциях философов» [13, с. 374]!

Далее теолог приводит от имени философов два доказательства невозможности воскрешения тел. Как это ни странно, но в «Концепциях философов» аль-Газали не упоминает о таких доказательствах и даже о самом отрицании воскрешения со стороны философов. Более того, как было отмечено выше (в рубрике 1), касательно телесного воскрешения-воздаяния Ибн-Сина апеллирует к свидетельствам Закона. А в трактате «О методах...» Ибн-Рушд указывает на адресованные всем – и широкой публике, и ученой элите – коранические доказательства телесного воскрешения, выделяя в них два типа: (1) умозаключение о возможности возвращения вещи к бытию по аналогии с возникновением ей равной (как, например, в айатх 36:78–79) и (2) умозаключение о возможности сотворения малого по аналогии с сотворением



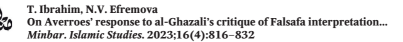
великого (36:81) (подробнее см.: [5, с. 1036-1037]). Доказательства, схожие с приведенными у аль-Газали, можно встретить лишь в упомянутом выше (в примеч. 10) «Адхавийском трактате...» Ибн-Сины (см.: [8, с. 210-212]), чья аутентичность нам представляется весьма проблематичной. В любом случае этот трактат, адресованный узкому кругу читателей, может быть отнесен только к раннему этапу творчества Ибн-Сины. Более того, в нем оспаривается не телесное воскрешение как таковое, а лишь трактовка его в смысле восстановления того же (6u-'aŭни-x) земного тела.

Тезис об иной телесности отстаивает и автор «Несостоятельности Несостоятельности», опровергая газалийское обвинение в адрес философов. В пользу указанного тезиса здесь приводится аргумент «от невосстановимости уничтожившегося», который восходит к авиценновской «Теологии» (см.: [7, с. 55–56]). А в трактате «О методах...» приводится аргумент «от антропофагии» [4, с. 1038–1039], который фигурирует в «Адхавийском трактате...» (см.: [8, с. 211]) и о котором упоминает аль-Газали [36, с. 266].

Примечательно, что к означенному тезису приходит и сам аль-Газали. Одна из трех альтернатив, выделяемых в рамках первого из вышеупомянутых доказательств невозможности воскрешения тел, гласит: душа возвращается к некоторому телу, неважно каковому – [сложенному] из тех [исходных телесных] частей или же [образованному] из других [частей]; воскресший будет тем самим человеком, поскольку его душа является той самой душой; что же касается материи, то сия не имеет значения, так как человек есть человек благодаря не ей, но душе. По аль-Газали, такая версия не только не противоречит Закону, но и находит подтверждение в нем (см.: [36, с. 264, 267–268]).

\*\*\*

Несмотря на критику автора «Несостоятельности учений философов» в адрес фальсафы, тезисы об имматериальности души и ее нетленности, равно и воскрешении как сотворении копии, идентичной земному телу (а не воссоединении рассеянных его частиц) впоследствии – и в значительной степени благодаря сочинениям самого аль-Газали! – в каламе утвердятся в качестве канонически приемлемых мнений (см.: [15, с. 258, 373; 16, т. 3, с. 304–305, 331, т. 5, с. 89–91]). В Новое время презентистско-интеллектуалистская уста-



новка фальсафской сотериологии оказалась востребованной родоначальниками модернистского дискурса, такими как Ш. аль-Марджани (1818–1889), Дж. аль-Афгани (1838/1839–1897) и М. Абдо (1849–1905), Ш. ан-Нумани (1857–1914) (подробнее см.: [17, § 4]).

### Литература

- 1. Ибрагим Т., Ефремова Н.В. Об ответе Ибн-Рушда на газалийскую критику философии. *Minbar. Islamic Studies.* 2020;13(2):378–400 DOI: 10.31162/2618-9569-2020-13-2-378-400
- 2. Ибн-Рушд. *Тахафут ат-Тахафут*. Аль-Джабири М.А. (ред.). Бейрут: Марказ дирасат аль-вахда аль-'арабиййа; 1998. 600 с.
- 2<sup>а</sup>. Ибн-Рушд. Непоследовательность «Непоследовательности». *Средневековая арабо-мусульманская философия в переводах А.В. Сагадеева*; Т. 3. М.: Изд. дом Марджани; 2010. С. 141–272.
- 2<sup>6</sup>. Аверроэс (Ибн Рушд). *Опровержение Опровержения*. Еремеев С.И. (пер.). Киев: УЦИМИ-Пресс, СПб: Алетейя; 1999. 688 с.
- 3. Algazel. *Tahāfot al-Falāsifat*. Bouyges M. (ed.). Beirut: Impremerie catholique; 1927. 30, 447 p.
- $3^{\rm a}$ . аль-Газали.  $Tax\bar{a}\phi ym$  аль- $\phi$ ал $\bar{s}$ си $\phi$ a. Дунйа С. (ред.). Каир: Дар аль-Ма'ариф; 1972. 371 с.
- 3<sup>6</sup>. аль-Газали. *Крушение позиций философов*. Попов И. (пер. с араб.). М.: Ансар; 2007. 277 с.
- 4. Ибн-Рушд. О соотношении философии и религии. Ибрагим Т.К., Ефремова Н.В. (ред.) *Мусульманская философия (фальсафа): антология*. Казань: Изд-во ДУМ РТ; 2009. С. 547–581.
- 5. Ибн-Рушд (Аверроэс). О методах обоснования принципов вероучения. Часть пятая. *Minbar. Islamic Studies*. 2019;12(4):1003–1049. DOI: 10.31162/2618-9569-2019-12-4-1003-1049
- 6. Ибн-Сина. Психология. Ибн-Сина. *Исцеление: теология*. Т. 2. М.: ИВ РАН; 2022. С. 7–183.
  - 7. Ибн-Сина. Исцеление: теология. Т. 1. М.: ИВ РАН; 2022. 720 с.
- 8. Ибрагим Т.К., Ефремова Н.В. *Мусульманская религиозная философия:* фальсафа. Казань: Казанский университет; 2014. 236 с.



- 9. Ибн-Сина (Авиценна). Указания и напоминания [Раздел по метафизике]. Часть четвертая. *Ориенталистика*. 2019;2(2):337–374. DOI: 10.31696/2618-7043-2019-2-2-337-374
- 10. аш-Ширази. *Давабит аль-ма'рифа аль-мусамма<del>т</del> Шарх аль-Хидайа аль-'асириййа*. Т. 2. Каир: Мактаба<del>т</del> ас-<u>С</u>акафа ад-диниййа; 2008. 270 с.
- 11. Ибн-Сина. Книга знания. Ибн Сина. *Избранные философские произведения*. М.: Наука; 1980. С. 59–228.
  - 12. Ибн-Сина. *Ан-Наджат*. Тегеран: Данишгах Тихран; 1978. 783 с.
- 13. аль-Газали. *Макāсыд аль-фалясифа*. Каир: Дар аль-Ма'ариф; 1960. 420 с.
- 14. Ибн-Рушд (Аверроэс). Несостоятельность. Несостоятельности. Часть четвёртая. *Minbar. Islamic Studies.* 2021;14(2):337–369. DOI: 10.31162/2618-9569-2021-14-2-337-369
- 15. аль-Иджи. Аль-Мав $\bar{a}$ кы $\phi$   $\phi\bar{u}$  'ильм аль-кал $\bar{s}$ м. Бейрут: 'Алям аль-кутуб; б.г. 430+24 с.
- 16. ат-Тафтазани. *Шарх аль-Макасыд*. Т. 3, 5. Бейрут: 'Āлям аль-кутуб; 1998. 376, 323 с.
- 17. Ибрагим Т., Ефремова Н.В. О модернистской рецепции фальсафской теологии. *Исламская мысль: традиция и современность. Религиозно-философский ежегодник*. Вып. 7. М.: Медина; 2023. С. 475–548.

#### References

- 1. Ibrahim T., Efremova N.V. Ob otvete Ibn-Rushda na gazaliyskuyu kritiku filosofii [On Averroes' response to al-Ghazali's critique of Philosophy]. *Minbar. Islamic Studies*. 2020;13(2):378-400. DOI: 10.31162/2618-9569-2020-13-2-378-400. (In Russian)
- 2. Ibn Rushd. *Tahāfut at-Tahāfut*. Beirut: Markaz dirāsāt al-wahda al-ʻarabīyya, 1998. 600 p. (In Arabic)
- 2ª. Ibn Rushd. Neposledovatel'nost' «Neposledovatel'nosti» [The Incoherence of the Incoherence (Russian translation)]. In: *Srednevekovaya arabo-musul'manskaya filosofiya v perevodakh A.V. Sagadeeva* [Medieval Arab-Muslim Philosophy in A.V. Sagadeev's translations]. Vol. 3. Moscow: Marjani Press; 2010, pp. 141-272. (In Russian)

- 2<sup>6</sup>. Averroes (Ibn Rushd). *Oproverzhenie Oproverzheniya* [The Incoherence of the Incoherence (Russian translation)]. Kiev: UTsIMM Press; St. Petersburg: Aleteyya Press; 1999. 685 p. (In Russian)
- 3. Algazel. *Tahāfot al-Falāsifat*. Beirut: Imprimerie catholique; 1927. 30, 447 p. (In Arabic)
- 3ª. al-Ghazali. *Tahāfut al-Falāsifa*. Cairo: Dār al-Ma'ārif; 1972. 371 p. (In Arabic)
- 3<sup>b</sup>. al-Ghazali. *Krushenie pozicij filosofov* [The Incoherence of the Philosophers (Russian translation)]. Moscow: Ansar Press; 2007. 277 p. (In Russian)
- 4. Ibn Rushd. O sootnoshenii filosofii i religii [On the Correlation between Philosophy and Religion]. *Musul'manskaya filosofiya (fal'safa): antologiya* [Muslim Philosophy (Falsafa): an Anthology]. Ibrahim T.K., Efremova N.V. (eds). Kazan: The Spiritual Directorate of Muslims of the Republic of Tatarstan; 2009, pp. 547–581. (In Russian)
- 5. Ibn Rushd (Averroes). On the Methods of Substantiating the Principles of Creed. Part Five. *Minbar. Islamic Studies*. 2019;12(4):1003–1049. DOI: 10.31162/2618-9569-2019-12-4-1003-1049 (In Russian)
- 6. Ibn Sina. Psihologiya [Psychology]. Ibn Sina. *Iscelenie: teologiya* [Healing: Theology]. Vol. 2. Moscow: Institute of Oriental Studies of the Russian Academy of Sciences Publ.; 2022, pp. 7–183. (In Russian)
- 7. Ibn Sina. *Iscelenie: teologiya* [Healing: Theology]. Vol. 1. Moscow: Institute of Oriental Studies of the Russian Academy of Sciences Publ.; 2022. 720 p. (In Russian)
- 8. Ibrahim T.K., Efremova N.V. *Musul'manskaya religioznaya filosofiya: fal'safa* [Islamic Religious Philosophy: Falsafa]. Kazan: Kazan University Press; 2014. 236 p. (In Russian)
- 9. Ibn Sina (Avicenna) Al-Isharat wa-t-tanbihat [On Metaphysics]. Part four. *Orientalistica*. 2019;2(2):337–374. DOI: 10.31696/2618-7043-2019-2-2-337-374 (In Russian)
- 10. ash-Shirazi. *Dawābit al-maʻrifa al-mussammāt Sharh al-Hidāya al-athīr*iyya. Vol. 2. Cairo: Maktabat ath-Thaqafa; 2008. 270 p. (In Arabic)
- 11. Ibn Sina. Kniga znaniya [The Book of knowledge (Russian translation)]. Ibn Sina. *Izbrannye filosofskie proizvedeniya* [Selected philosophical works]. Moscow: Nauka Press; 1980, pp. 59–228. (In Russian)
  - 12. Ibn Sina. *An-Najāt*. Tehran: Danishgah-i Tihran; 1978. 783 p. (In Arabic)



- 13. al-Ghazali. *Magāsid al-Falāsifa*. Cairo: Dar al-Ma'arif; 1960. 420 p. (In Arabic)
- 14. Ibn-Rushd (Averroes). The Incoherence of the Incoherence. Part Four. Minbar. Islamic Studies. 2021;14(2):337-369. DOI: 10.31162/2618-9569-2021-14-2-337-369 (In Russian)
- 15. al-Iji. *Al-Mawāqif fī 'ilm al-kalām*. Beirut: 'Ālam al-kutub; 430+24 p. (In Arabic)
- 16. at-Taftazani. *Sharh al-Maqāsid*. Vol. 3, 5. Beirut: 'Ālam al-kutub; 1998. 376, 323 p. (In Arabic)
- 17. Ibrahim T., Efremova N.V. O modernistskoj recepcii fal'safskoj teologii [On the modernist reception of Falsafa theology]. Islamskaya mysl': tradiciya i sovremennost'. Religiozno-filosofskiy ezhegodnik [Islamic Thought: Tradition and Modernity. Religious-philosophical Yearbook]. Is. 7. Moscow: Medina Press; 2023, pp. 475–548. (In Russian)

#### Информация об авторах

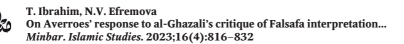
Ибрагим Тауфик, доктор философ- Taufik Ibrahim, Dr. Sci. (Philosophy), «Minbar, Islamic Studies», г. Москва, Российская Федерация.

Наталия Валерьевна, Natalia Ефремова ция.

#### About the authors

ских наук, профессор, главный научный Full Professor, Head Research Fellow сотрудник Центра арабских и ислам- at the Center of Arabic and Islamic ских исследований Института восто- Studies, Institute of Oriental Studies, коведения РАН, заместитель предсе- Russian Academy of Sciences, Deputy дателя Экспертного совета Высшей Head Chairman of the Higher Examining аттестационной комиссии при Мини- Body (Theology Section) at the Ministry стерстве науки и высшего образования of Education of the Russian Federation, Российской Федерации по теологии, Advisor to "Minbar. Islamic Studies" член редакционного совета журнала periodical, Moscow, the Russian Federation.

 $\boldsymbol{V}$ . Efremova, Cand. Sci. кандидат философских наук, старший (Philosophy), Senior Research Fellow научный сотрудник Центра арабских и at the Center of Arabic and Islamic исламских исследований Института вос- Studies, Institute of Oriental Studies, токоведения РАН, член редакционной Russian Academy of Sciences, Editorial коллегии журнала «Minbar. Islamic board Member for "Minbar. Islamic Studies», г. Москва, Российская Федера- Studies" periodical, Moscow, the Russian Federation.



### Раскрытие информации о конфликте интересов

**Conflicts of Interest Disclosure** 

фликта интересов.

Авторы заявляют об отсутствии кон- The authors declares that there is no conflict of interest.

#### Информация о статье

Поступила в редакцию: 31 октября 2023 Одобрена рецензентами: 09 ноября 2023 Принята к публикации: 30 ноября 2023

#### Article info

Received: October 31, 2023 Reviewed: November 09, 2023 Accepted: November 30, 2023