
Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

© Ф.Ф. Яхин, 2025	 967
Minbar. Islamic Studies, 2025

DOI 10.31162/2618-9569-2025-18-4-967-998 	 Original Paper
УДК 129+159.9.016.5 	 Оригинальная статья

АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели 
психологической помощи мусульманам

Ф.Ф. Яхин1а

1Ассоциация психологической помощи мусульманам, г. Москва, Российская Федерация
аORCID: https://orcid.org/0000-0003-1525-8867, e-mail: yafilyus@gmail.com

Резюме: В статье представлены теоретическое обоснование и основные параметры ин-
тегративной модели психологической помощи мусульманам – АЯ-терапии, разработан-
ной в рамках исламской психологии. Модель использует центральную для исламского 
мировоззрения кораническую категорию «аят» (божественное знамение) в качестве 
основы для психологической оценки и духовно-ориентированного терапевтического 
вмешательства. АЯ-терапия исходит из положения Корана о двух сферах божественной 
коммуникации с человеком: ниспосланные знамения (аяты Корана) и знамения в творе-
нии, включая окружающий мир (природные и социальные явления) и внутренний мир 
человека. Цель терапии – помочь клиенту научиться «читать» эти знамения в контексте 
его жизненного пути, что ведет не только к разрешению психологических проблем, но и к 
духовному росту. В статье раскрываются онтологические и теоретические основы моде-
ли, принципы оценки и формулировки случая, а также ключевые терапевтические интер-
венции, представляющие собой адаптацию для целей терапии традиционных исламских 
практик (зикр, тадаббур, тафаккур), а также модификацию и интеграцию техник совре-
менных психотерапевтических подходов в свете принципов рассматриваемой модели. 
АЯ-терапия позиционируется как метод, формирующийся изнутри исламской традиции, 
направленный на восстановление изначальной божественной сбалансированности (тас-
вийа) внутреннего мира человека.

Ключевые слова: Коран; АЯ-терапия; исламская психология; аят; знамения; нафс; 
кальб; психотерапия; консультирование

Для цитирования: Яхин Ф.Ф. АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели 
психологической помощи мусульманам. Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4):967–998.  
DOI: 10.31162/2618-9569-2025-18-4-967-998

Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.



F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

968 	 © F.F. Iakhin, 2025
Minbar. Islamic Studies, 2025

AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of 
psychological assistance to Muslims

F.F. Iakhin1а

1Association of Psychological Assistance to Muslims, Moscow, the Russian Federation
аORCID: https://orcid.org/0000-0003-1525-8867, e-mail: yafilyus@gmail.com

Abstract: The article presents a theoretical foundation and the main parameters of an integrative 
model of psychotherapy and counseling – AYAH-therapy, developed within the framework of 
Islamic Psychology. The model utilizes the central Quranic category of «ayah» (divine sign), 
which is fundamental to the Islamic worldview, as the basis for psychological assessment and 
spiritually-oriented therapeutic intervention. AYAH-therapy is based on the Quranic premise of 
two spheres of divine communication with humans: revealed signs (the verses of the Quran), and 
signs in creation, including the external world (nature and society), and the inner world of the 
human being. The goal of therapy is to help the client learn to «read» these signs within the 
context of their life path, leading not only to the resolution of psychological problems but also to 
spiritual growth. The article elaborates on the ontological and theoretical foundations of the 
model, the principles of case assessment and formulation, as well as key therapeutic interventions. 
These interventions represent an adaptation of traditional Islamic practices (dhikr, tadabbur, 
tafakkur) for therapeutic purposes, and a modification and integration of techniques from 
modern psychotherapeutic approaches in light of the principles of the presented model. AYAH-
therapy is positioned as a method emerging from within the Islamic tradition, aimed at restoring 
the primordial divine balance (taswiyah) of the human inner world.

Keywords: Quran; AYAH-therapy; Islamic Psychology; ayah; signs; nafs; qalb; psychotherapy; 
counseling

For citation: Iakhin F.F. AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of 
psychological assistance to Muslims. Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4):967–998. (In Russ.) 
DOI: 10.31162/2618-9569-2025-18-4-967-998

Введение

Вопросы психического здоровья и личностного роста мусульман, оказания им 
культурно-сензитивной психологической помощи являются объектом внимания 
современных мусульманских психологов. Сфера исламского консультирования и 
психотерапии находится в активном процессе становления, что характеризуется по-
иском методов, интегрирующих духовное наследие ислама с достижениями совре-
менной психологической науки, а также формированием практико-ориентирован-
ных моделей психологической помощи, основанных на исламском мировоззрении. 



ISSN 2618-9569 (Print)	 969
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

В русскоязычном пространстве в течение последних десяти лет увидели свет несколь-
ко переводных трудов [1; 2; 3; 4], а также научные статьи российских авторов [5; 6; 7; 
8], посвященные консультированию мусульман. Можно проследить следующую тен-
денцию: постепенный переход от адаптации западных подходов к разработке теоре-
тической базы и практического применения методов психологической помощи, 
основанных на собственной исламской традиции.

Одной из таких попыток стало теоретическое обоснование применения симво-
лических образов, представленных в Коране, при оказании психологической помо-
щи мусульманам [9] с последующей разработкой соответствующих психотерапевти-
ческих интервенций [10]. Символы, которые широко применяются в психотерапии, 
рассмотрены в контексте исламского понятия божественных знамений (аятов), кото-
рые открыты человеку Аллахом для созерцания, понимания и осознания в окружаю-
щем мире (природе и социально-исторических процессах) и личности самого челове-
ка. На основании анализа текста Корана продемонстрирована связь символических 
коранических образов (знамений) и внутреннего мира человека, состояния его ин-
теллектуального и духовного развития. Модель работы с кораническими знамения-
ми впоследствии получила название «АЯ-терапия» и была представлена в рамках 
изданного Международной ассоциацией исламской психологии сборника статей, по-
священного клиническому применению исламской психологии [11].

В первоначальном варианте АЯ-терапии основной акцент был сделан на теоре-
тическом обосновании практического применения символических образов, историй 
и примеров из Корана в терапевтической практике. Между тем, как нами указыва-
лось ранее [12], искомая интегративная модель исламской теории психотерапии и 
консультирования должна как минимум содержать целостное понимание по таким 
вопросам, как теория личности (природа человека как творения Аллаха, соотноше-
ние в человеке телесного, психического и духовного, вероубеждение, учение о вну-
треннем мире человека и др.), теория психопатологии (причины и механизм возник-
новения, формирования и сохранения (поддержания) проблем духовного и 
психологического характера), теория терапевтических (консультационных) процес-
сов (описание основных факторов и механизмов, обеспечивающих эффективность 
психологической помощи, достижение целей терапии (консультирования), методы и 
техники), содержание терапии (главные проблемы, решаемые в процессе терапии: 
конфликты, несоответствия, психологические барьеры и т.п.), терапевтические от-
ношения (характер отношений психолога и клиента как фактор эффективности тера-
пии и консультирования). В этой связи, как представляется, модель АЯ-терапии ну-
ждается в расширении и углублении теоретического обоснования метода, уточнении 



970 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

теоретических и практических аспектов терапии, пополнении инструментария тера-
певтических вмешательств.

В этом контексте целью настоящего исследования является более полное тео-
ретическое обоснование АЯ-терапии как интегративного психотерапевтического ме-
тода и одновременно метода психологической самопомощи, ядром которой выступа-
ет центральная для исламского мировоззрения кораническая категория божественных 
знамений – аятов.

АЯ-терапия обосновывается как инновационный подход, который использует 
всеобъемлющую исламскую концепцию аята (божественного знамения) в качестве 
основы для психологической оценки и духовно-ориентированного терапевтического 
вмешательства и самопомощи. Термин аят (آية) в арабском языке означает гораздо 
больше, чем просто «стих» Корана; он представляет собой божественный указатель, 
доказательство и чудо, которое указывает на Творца и предлагает руководство для 
человеческого существования [11].

Онтологический и эпистемологический фундамент АЯ-терапии зиждется на 
кораническом положении: «Мы покажем им Наши знамения по странам и в них са-
мих (фи анфусихим), пока не станет им ясно, что это [Коран] – истина...» (Коран, 
41:53)1. Этот аят устанавливает три фундаментальные сферы, через которые проис-
ходит божественная коммуникация с человеком: кораническое откровение, внешний 
мир (природа, социально-исторические процессы, практика жизнедеятельности) и 
внутренний мир человека. АЯ-терапия преобразует эту глубокую духовную реаль-
ность в систематический терапевтический подход, который интегрирует исламскую 
онтологию и эпистемологию с современной психологической практикой, создавая 
культурно-сензитивнный и духовно-ориентированный метод исцеления, предназна-
ченный для мусульманских клиентов.

Этот подход существенно отличается от традиционных моделей психотерапии 
тем, что в нем приоритет отдается исламскому мировоззрению в отношении челове-
ческой природы, целей терапии и процесса исцеления. Вместо того чтобы оставаться 
«верной» тому или иному направлению психотерапии (например, когнитивно-пове-
денческой терапии, эмоционально-фокусированной терапии, аналитической психо-
логии и т.д.), просто адаптируя стратегии и техники западных моделей для культуры 
и религиозных убеждений мусульман, АЯ-терапия формируется изнутри исламской 
традиции, опираясь на положения Корана и Сунны, как их понимали классические 
исламские ученые (Абу-Хамид аль-Газали, Ибн-Каййим аль-Джаузийя и др.) и рас-
сматривают современные исламские психологи. Данная модель терапии зиждется на 

1  Здесь и далее использован перевод смыслов Корана И.Ю. Крачковского [13]. При ссылке 
сначала дается номер суры Корана, потом – номера аятов. Случаи, когда используется перевод других 
авторов, оговариваются отдельно путем указания в соответствующих ссылках.



ISSN 2618-9569 (Print)	 971
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

фундаментальном положении, что исцеление (шифа) исходит от Аллаха, признавая 
при этом инструментальную ценность основанных на доказательствах психологиче-
ских техник, которые соответствуют исламским принципам.

Теоретические основы АЯ-терапии

Кораническая концепция аятов в исламе предусматривает две их основные 
группы: ниспосланные знамения, составляющие текст Корана, и сотворённые знаме-
ния, охватывающие все природные и социальные явления, включая самого человека 
и его внутренний мир. Эти божественные знамения служат указателями на трансцен-
дентную реальность, предлагая доказательства существования, единства, могущества 
и мудрости Аллаха.

Ниспосланные аяты из Божественного Откровения – Корана – являются пря-
мыми обращениями Творца к сознанию (мышлению, воображению, чувствам и дру-
гим психическим функциям) человека, содержащими высшие смыслы, руководство, 
законы. Это устанавливает основополагающую предпосылку для терапевтического 
применения коранического текста и божественных знамений для целей душевного 
исцеления: «И Мы низводим из Корана то, что бывает исцелением и милостью для 
верующих» (Коран, 17:82). В терапии этот уровень работает как высшая ценностная 
ориентация, источник личностного смысла и рамка для интерпретации жизненных 
событий и внутренних процессов.

Внешние знамения в окружающем мироздании: весь Универсум представлен в 
Коране как «книга», состоящая из знамений, призывающих к внимательному наблю-
дению и размышлению: «Скажи: “Посмотрите, что на небесах и на земле!” Но не по-
могут знамения и вестники людям, которые не веруют!». (Коран, 10:101); «Поистине, 
в творении небес и земли… знамения людям разумным!». (Коран, 2:164). Этот уро-
вень в АЯ-терапии применяется для выхода из ригидных паттернов мышления, раз-
вития осознанности, связи с реальностью и переживания человеком величия и мило-
сти Творца. Многие знамения в Коране упоминаются в тесной связи с психическими 
процессами человека, развитием его познавательных функций и желательных духов-
ных, психологических качеств и состояний: «Он выращивает ею для вас посевы, ма-
слины, пальмы, лозу и все плоды; поистине, в этом – знамение для людей размыш-
ляющих! И подчинил Он вам ночь и день, солнце и луну; и звезды подчинены 
Его повелениям; поистине, в этом – знамение для людей разумных! И то, что рассе-
ял Он для вас по земле разных цветов; поистине, в том – знамение для людей вспо-
минающих! Он подчинил море, чтобы вы питались из него свежим мясом и извлека-
ли оттуда украшения, которые надеваете. Ты видишь корабли, рассекающие его, 



972 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

чтобы вы искали Его милость, – может быть, вы будете благодарны!». (Коран, 
16:11–14).

Внутренние аяты – знамения во внутреннем мире (тело и душа, нафс, психи-
ка) человека: «И на земле есть знамения для убежденных, и в ваших душах (фи 
анфусикум)2. Разве вы не видите?». (Коран, 51:20-21). К ним относится все многоо-
бразие внутреннего устройства человека, начиная с биологических (анатомических и 
физиологических) характеристик человека и заканчивая различными невидимыми 
компонентами и процессами психической и духовной деятельности индивида: кальб 
(духовное сердце и орган разумения и понимания), фу’ад (первичные когнитивные 
(познавательные) функции), нафс (душа, соединенная с телом, личность), воображе-
ние, мысли, эмоции, задатки и психологические способности, сны, интуиция, фитра 
(врожденная, изначально чистая природа человека, его естественное предрасполо-
жение к вере в Единого Бога), хулюк (нрав, устойчивые качества личности и модели 
поведения, характер). Задача терапии – помочь клиенту осознать протекающие во 
внутреннем мире процессы и их связь с прошлым и текущим опытом клиента, «про-
читывая» их как божественные знамения, понять их причины и смысл в контексте 
его жизненного пути, миссии человека на земле.

Раскрывая понятие «знамения», исламский ученый ХIV века Ибн-Каййим аль-
Джаузийя указывает, что Аллах призывает людей к познанию Господа двумя путями: 
смотреть на Его знамения, которые можно наблюдать и созерцать, – то есть на 
Его творения, и размышлять и задумываться над знамениями, которые воспринима-
ются слухом и разумом, – то есть над аятами Корана [14, с. 44]. При этом наблюдае-
мые знамения (творения в окружающем мире и сам человек) подтверждают корани-
ческие аяты, в которых упоминаются творения Аллаха в качестве доказательства 
истин Корана [15, с. 46].

В АЯ-терапии все типы аятов признаются потенциальными источниками ис-
целения и руководства. Терапевтический процесс включает помощь клиентам в об-
учении осознанному «чтению» как коранического текста, так и знамений внутри их 
собственного опыта и окружающего мира. Этот подход основан на понимании, что 
человеческие трудности часто проистекают из неправильного прочтения этих знаме-
ний или неспособности связать их с божественным источником.

Интегративный потенциал АЯ-терапии заключается в том, что модель пред-
усматривает интеграцию – «совместное прочтение» – аятов из ниспосланного От-
кровения (текста Корана и разъясняющей, конкретизирующей его Сунны) и сотво-
ренного Откровения (знамений из внешнего и внутреннего мира), при этом 

2  Слова «фи анфусикум» могут быть переведены как «в ваших душах» (перевод И.Ю. Крачковского) 
[13], так «в вас самих».



ISSN 2618-9569 (Print)	 973
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

божественные знамения извне (из ниспосланного Откровения и внешнего мира) че-
рез их восприятие и понимание (разумение) как послания Творца трансформируют 
внутренний мир человека (внутренние знамения). Модель, благодаря особым харак-
теристикам коранического послания, направленного к «разуму и сердцу», позволяет 
синтезировать работу с когнициями (познавательными функциями – восприятием, 
мышлением, памятью, воображением), приближая к более реалистичному восприя-
тию действительности (прошлого, настоящего и будущего; самого себя и окружаю-
щего мира; своих отношений с Господом и другими людьми; закономерностей чело-
веческого существования в мире) с эмоционально-волевой стороной личности, 
вызывая глубокие экзистенциальные и эмоциональные переживания, меняя мотива-
цию и укрепляя жизнестойкость человека и тем самым влияя на его поведение (по-
ступки) и жизненный путь в целом.

Интегративный характер АЯ-терапии также состоит в том, что эффективно ра-
ботающие стратегии и техники различных направлений и школ психотерапии могут 
в данной модели осмысливаться, модифицироваться и интегрироваться в свете ис-
ламских психологических и духовных знаний. Возможность их интеграции требует 
ответа как минимум на два вопроса: 1) насколько в рамках того или иного теоретиче-
ского подхода или метода можно выявить установленные Всевышним закономерно-
сти функционирования внутреннего мира человека, возникновения и протекания 
психических расстройств и неклинических случаев и предложить эффективные пра-
ктики их решения; 2) имеются ли в Коране или Сунне положения, которые уже с ис-
ламских позиций раскрывают данные закономерности, а также указывают пути ис-
целения от подобных расстройств и преодоления психологических проблем. С точки 
зрения АЯ-терапии любые такие закономерности представляют собой божественные 
знамения, а возникающие у людей психические расстройства или психологические 
проблемы и происходящие процессы выздоровления подтверждают коранические 
аяты о могуществе и мудрости Аллаха, об испытании людей добром и злом, о ниспо-
слании исцеления от Аллаха и т.д. Поэтому если получены ответы на эти вопросы, то 
любые техники различных моделей психотерапии в рамках АЯ-терапии можно адап-
тировать, модифицировать, интегрировать с условием соблюдения ясных огра-
ничений и запретов, имеющихся в исламе.

Модель внутреннего мира человека: концепция АЯ-терапии

АЯ-терапия, как уже указывалось, исходит из того, что во внутреннем мире 
человека заключены знамения (аяты) Аллаха. В наших предшествующих работах 
подробно раскрывались структура внутреннего мира, динамика и характеристики 
его компонентов (кальб, нафс, фу’ад, хулюк, шакиля) [7; 16; 17; 18].



974 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

Познание человеком своего внутреннего мира, согласно Корану, является та-
ким же способом обретения истины и веры, как размышления о «сотворении небес и 
земли» (Коран, 3:190–191): «Разве они не размыслили о самих себе (фи анфусихим)3: 
не создавал Аллах небес и земли и того, что между ними, иначе как во истине и на 
определенный срок. Но ведь много людей не веруют во встречу с их Господом!». (Ко-
ран, 30:8). Получение знаний о внутреннем мире, которые содержатся в Божествен-
ном Откровении (описываются в Коране и Сунне), о компонентах внутреннего мира, 
их сущностных и функциональных характеристиках, равно как познание, оценка че-
ловеком собственных устойчивых качеств и текущих состояний, управление своим 
поведением и постепенное развитие и самосовершенствование – все можно отнести 
так или иначе к взаимодействию, работе индивида с божественными знамениями, 
которые заключены в самом человеке. Такой подход преобразует терапевтический 
процесс от простого устранения симптомов к поиску смысла и мудрости во всем опы-
те сквозь призму Откровения. В этом контексте АЯ-терапия видит своей конечной 
целью не просто устранение нежеланных для человека психологических проблем и 
клинических расстройств, но восстановление способности человека правильно «чи-
тать» все виды аятов – Откровения, мироздания и самого себя – и приходить через 
это к познанию Аллаха (ма‘рифа), что является сутью духовного здоровья в исламе.

В дополнение к сказанному следует обратить внимание на то, что в Коране не-
однократно подчеркивается изначально заложенный Творцом баланс (тасвийа) в 
устройстве и функционировании человека. Причем это касается как биологической 
структуры и функций, так и устройства и функционирования внутреннего мира. И эта 
сбалансированность также является важнейшим божественным знамением: «А когда 
Я его завершу (саввайтуху) и вдуну в него от Моего духа, то падите, поклоняясь 
ему!». (Коран, 38:72); «потом выровнял его и вдул в него от Своего духа и устроил 
вам слух, зрение и сердца…» (Коран, 32:9).

В данных аятах процесс «завершения», «выравнивания» (тасвийа) происхо-
дит до наделения человека душой, то есть на телесном уровне. В другой суре уже го-
ворится о балансе внутреннего душевного мира: «Клянусь душой [человеческой] и 
Тем, кто ее сотворил и придал ей соразмерность (caввāхā)»4 (Коран, 91:7). На осно-
вании этих аятов АЯ-терапия придерживается принципа изначально заложенной 
сбалансированности устройства внутреннего мира человека. Соответственно, пред-
полагается, что клинические и неклинические проблемы возникают тогда, когда под 
влиянием огромного количества различных факторов данный баланс нарушается, а 
возникающий дисбаланс, который связан с самыми разными компонентами внутрен-

3  Слова «фи анфусихим» могут быть переведены как «о самих себе» (перевод И.Ю. Крачковского) 
[13], так «о своих душах».

4  Текст аята дан в переводе М.-Н.О. Османова [19].



ISSN 2618-9569 (Print)	 975
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

него мира человека, негативно влияет на различные психические процессы, функции 
и состояния. Поэтому ключевая задача АЯ-терапии – найти главные «точки дисба-
ланса» и определить стратегии восстановления состояния сбалансированности.

С принципом сбалансированности тесно связан и установленный в Коране ис-
ламский принцип умеренности (аль-васатыйя), который, скорее, касается не вну-
треннего устройства и функционирования человека, а его жизнедеятельности в соци-
уме, проявляющейся в конкретных поступках и отношениях: «И так Мы сделали вас 
общиной посредствующей (умматан васатан), чтобы вы были свидетелями относи-
тельно людей и чтобы Посланник был свидетелем относительно вас…» (Коран, 
2:143). Умеренность приветствуется не только при удовлетворении первичных физи-
ологических потребностей в еде и питье: «…Ешьте и пейте, но не излишествуйте, ибо 
Он не любит тех, кто излишествует» (Коран, 7:31), но и проявлении высокодуховных 
актов милосердия: «Отдавай должное родственнику, бедняку и путнику, но не расто-
чай чрезмерно» (Коран, 17:26). Соответственно, этот общий принцип распространя-
ется на все сферы жизнедеятельности человека, определяя баланс между духовным и 
материальным, упорным трудом и своевременным отдыхом, активным пребыванием 
в социуме и временем в одиночестве с самим собой, сочетанием мягкости и доброты 
с требовательностью и последовательностью в воспитании детей и т.п. Проявление 
чрезмерности в поведении в самых разных сферах, с одной стороны, является следст-
вием нарушения внутреннего баланса (тасвийа), а с другой – важнейшим фактором 
сохранения и усиления дисбаланса во внутреннем мире и жизнедеятельности. Через 
приведение в порядок внутреннего баланса начинается восстановление баланса в 
жизни, однако и меры по поддержанию умеренности в делах (поведении), безуслов-
но, способствуют сохранению и восстановлению внутренней сбалансированности.

Оценка и формулировка случая в АЯ-терапии

Процесс первичной оценки в АЯ-терапии заключается во всестороннем оцени-
вании психологического, духовного и социального функционирования клиента че-
рез исламскую призму. Это включает оценку текущего состояния нафса (внутренний 
диалог, устремления частей нафса и поведение) и кальба (характерные духовные и 
эмоциональные состояния, устойчивые духовные и психологические качества), со-
держания хулюка и проявлений шакиля5 (типичные паттерны мышления, эмоцио-
нального реагирования и поведения), уровня сбалансированности (тасвийа и васа-

5  Понятие шакиля только один раз упоминается в Коране и по-разному переводится на русский 
язык. В настоящей статье дается только один вариант в переводе И.Ю. Крачковского – «подобие», что 
близко к понятию «идентичность»: «Скажи: “Всякий поступает по своему подобию (шāкилятихӣ), и 
Господь вас лучше знает тех, кто прямее дорогой”» (Коран, 17: 84).



976 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

тыйя) во внутреннем мире и жизнедеятельности. Терапевт также оценивает 
понимание и отношение клиента к кораническим аятам и его способность восприни-
мать божественные знамения в жизненном опыте.

В рамках оценки исследуется, как психологические симптомы клиента могут 
быть связаны с дисбалансом во внутреннем мире и могут ли быть эти симптомы по-
няты как знамения, указывающие на необходимые изменения или возможности для 
роста.

На основе всесторонней оценки терапевт разрабатывает концептуализацию 
(формулировку) случая, которая интегрирует психологические и духовные измере-
ния.

Формулировка случая в АЯ-терапии специально рассматривает динамику вза-
имодействия компонентов внутреннего мира в контексте опыта и текущей жизнен-
ной ситуации клиента в свете коранического понимания: 1) нафс: индивидуальные 
характеристики каждой из частей нафса (ан-нафс аль-аммара бис-cу’и, ан-нафс аль-
ляввама, ан-нафс аль-мутма’инна); источники их формирования в опыте клиента; 
характерные внутренние послания и вера в их истинность (убеждения), а также ти-
пичные паттерны поведения и триггеры; 2) кальб: типичные психоэмоциональные 
состояния сердца (страх, тревога, печаль, подавленность и т.д.) и триггеры, духовное 
здоровье или болезнь (вера, сомнения, ощущение ослабления веры и т.д.), а также 
источники формирования в опыте клиента; 3) хулюк (нрав, характер): устойчивые 
паттерны взаимодействия, внутренних компонентов частей нафса и кальба; 4) шаки-
ля поступка – «детерминирующий функциональный орган (доминанта) человече-
ского поведения», определенное состояние во внутреннем мире человека, выражаю-
щее готовность совершить действие и являющееся результатом релевантного 
воздействия и соотношения, сочетания всего многообразия сил – равнодействую-
щая системы сил – кальба, нафса и хулюка в конкретной жизненной ситуации с со-
ответствующими внешними и внутренними условиями [17].

Далее проводится определение степени внутреннего баланса и сбалансирован-
ности жизни: по установленным в ходе оценки индивидуальным качествам компо-
нентов внутреннего мира (нафс и кальб), динамике их взаимодействия, характерным 
чертам нрава (хулюк) и доминирующим формам реагирования (шакиля) выявляют-
ся наиболее присущие проблемные отклонения от баланса во внутреннем мире и 
жизнедеятельности (тасвийа и васатыйя) с последующим углублением и уточнени-
ем, к каким компонентам это относится (например, ан-нафс аль-аммара, не обладаю-
щий способностью удерживаться от импульсивных действий или соблюдать дисци-
плину, чрезмерно критичный ан-нафс аль-ляввама, требующий достижения 
недостижимого идеального, слабый ан-нафс аль-мутма’инна, не обладающий спо-



ISSN 2618-9569 (Print)	 977
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

собностью проявлять здравый смысл в делах, сочувствие к самому себе, кальб, пере-
полненный тревогой в отношении происходящих событий и будущего, и т.п.).

Также проводится общая оценка согласованности указанных компонентов с 
фитрой или отчужденности от нее: исходя из оценок нафса и кальба, хулюк и шакиля, 
внутреннего баланса клиента, определяется степень, в которой жизнь клиента согла-
суется с его врождённой духовной природой и целью поклонения Аллаху в соответ-
ствии с Кораном: «Я ведь создал джиннов и людей только, чтобы они Мне поклоня-
лись» (Коран, 51:56).

Важным элементом формулировки случая является выяснение способности 
клиента распознавать и правильно интерпретировать божественные знамения в соб-
ственном внутреннем мире и жизненном опыте в свете понимания аятов из корани-
ческого Откровения. Важно, чтобы клиент учился распознавать текущие состояния 
своего нафса («Что и как во мне сейчас (или обычно) говорит: аммара, ляввама?»; «В 
каких действиях эти состояния проявляются?»), а также давать оценку этим прояв-
лениям нафса с точки зрения религиозных установлений и одновременно – полезно-
сти и вредности для психоэмоционального состояния человека и его поведения, его 
дальнейшей жизни («Насколько это соответствует религиозным установлениям?». 
«Каковы краткосрочные и долгосрочные последствия этих деяний?»). Также фоку-
сом внимания могут стать различные дисфункции кальба, начиная от психоэмоцио-
нальных состояний тревоги, скорби и т.д. и заканчивая такими тонкими духовными 
качествами, как искренность (ихляс), богобоязненность (таква) и т.д., и такими бо-
лезнями сердца, как гордыня, лицемерие, зависть и др. И самое главное, важно, что-
бы постепенно клиент научился сопоставлять происходящее с ним с кораническими 
аятами, раскрывающими, согласно исламскому мировоззрению, закономерности су-
ществования этого мира и внутренних процессов в человеке.

В процессе оценки и формулирования также определяются культурные и ду-
ховные ресурсы, которые могут благоприятствовать терапии, как например, полез-
ные религиозные практики, поддерживающие члены семьи или сообщества, пози-
тивные религиозные стратегии совладания. И также, наоборот, выясняются 
потенциальные барьеры для исцеления, включая духовные заблуждения, вредные 
религиозные практики, неблагополучную среду, стигму в сообществе или внутреннее 
сопротивление изменениям [20]. Ориентиром для выявления внутренних ресурсов и 
барьеров являются коранические положения, указывающие на угодные или неугод-
ные Аллаху состояния или дела, а также на описания установленных Им в обществе 
и человеке закономерностей существования, которые человек не может избежать, а 
должен признавать и принимать как данность. Например, внутреннее сильное стрем-
ление многих людей быть абсолютно уверенными в будущем, так называемая «нето-



978 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

лерантность к неопределенности», чрезмерная вера в свои предположения и большое 
число других искаженных представлений и устремлений опровергаются аятами с 
очень простыми, но глубокими смыслами: «И может быть, вы ненавидите что-ни-
будь, а оно для вас благо, и может быть, вы любите что-нибудь, а оно для вас зло, – 
поистине, Аллах знает, а вы не знаете!». (Коран, 2:216); «…но не знает душа, что она 
приобретет завтра, и не знает душа, в какой земле умрет. Поистине, Аллах – Веду-
щий, Знающий!». (Коран, 31:34); «И не следуй за тем, о чем у тебя нет знания: ведь 
слух, зрение, сердце – все они будут об этом спрошены» (Коран, 17:36); «О те, кото-
рые уверовали! Берегитесь многих мыслей! Ведь некоторые мысли – грех…» (Коран, 
49:12).

Терапевтические вмешательства в АЯ-терапии

АЯ-терапия не противопоставляется собственно исламским духовным цели-
тельным практикам и психотерапевтическим интервенциям, а основывается на це-
лостном кораническом подходе к внутреннему миру, который должен сбалансиро-
ванно функционировать. При таком подходе когнитивные (познавательные) 
способности человека рассматриваются как инструменты познания божественных 
знамений, а эмоциональные и духовные состояния сопровождают этот процесс. Со-
ответственно, основанные на исламских источниках духовные практики становятся 
способами изменения психических функций, состояний и качеств, а терапевтические 
вмешательства (стратегии и техники), модифицируясь в исламской перспективе, 
способствуют не только психическому здоровью и психологическому благополучию, 
но и духовному совершенствованию.

В таком контексте в модели АЯ-терапии сугубо исламские концепции и духов-
ные практики получают новое понимание как инструменты терапии. Рассмотрим их 
более подробно.

Поминание и вспоминание (зикр) и старательное напоминание [себе] с извлече-
нием выводов (тазаккур). В модели АЯ-терапии, исходя из подхода Корана и Сунны, 
зикр (араб. ذِكْر) понимается в широком смысле как любое поминание Аллаха, обра-
щение к нему с мольбой, совершение ритуальной молитвы, упоминания и размышле-
ния о Его знамениях, установленных Им законах, а также закономерностях в приро-
де, обществе и человеке, а не только формальная ритуальная практика повторения 
молитвенных формул. Коран в целом6и каждый его отдельный аят, содержащиеся в 
нем Имена Аллаха, мудрые предписания, повествования, примеры, символические 
образы и т.д. – это знамения Аллаха, и любое осознанное напоминание о них также 
относится к поминанию Аллаха. В Коране поминанию Аллаха придается важнейшее 

6  «Воистину, Мы ниспослали Напоминание [аз-зикра], и Мы оберегаем его» (Коран, 15:9).



ISSN 2618-9569 (Print)	 979
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

значение для психоэмоционального состояния: «Вспомните же Меня, Я вспомню 
вас…» (Коран, 2:152); «Те, которые уверовали и сердца которых успокаиваются в по-
минании Аллаха, – о да! Ведь поминанием Аллаха успокаиваются сердца» (Коран, 
13:28) «Напоминай, ведь напоминание помогает верующим!». (Коран, 51:55).

Тазаккур (араб. تَذكَُّر) можно рассматривать как разновидность зикра, но его от-
личает активный характер воспоминания, старательность напоминания (в том числе 
самому себе) и полезное извлечение уроков из знамений Аллаха: «…Аллах зовет к 
раю и прощению со Своего дозволения и разъясняет Свои знамения людям, – может 
быть, они опомнятся! (ятазаккарӯн)…» (Коран, 2:221); «Те, которые богобоязненны, 
когда коснется их видение от сатаны, вспоминают (тазаккарӯ), и вот, – они видят» 
(Коран, 7:201); «…Разве Мы не даровали вам жизнь достаточно долгую для того, что-
бы опомнился тот, кто мог опомниться? (ятазаккару)...» (Коран, 35:37).

В модели АЯ-терапии, наряду с поощрением у клиентов выполнения традици-
онных религиозных практик – ритуальной молитвы, поминания Аллаха в различных 
ситуациях, обращения к Нему с мольбой, чтения Корана, вводится практика мудрых 
напоминаний (зикра и тазаккура) для укрепления ан-нафс аль-мутма’инна, основан-
ных на коранических аятах или достоверных хадисах. Так, вместо наущений ан-нафс 
аль-аммара, нацеленных на беспрепятственное удовлетворение страстей и желаний, 
или посланий ан-нафс аль-ляввама, принижающих достоинство человека, пугающих 
или вводящих в дисфункциональные эмоциональные состояния (сильные страх, тре-
вога, вина, стыд и т.д.), клиент учится напоминать себе относящиеся к задачам тера-
пии коранические аяты или хадисы, которые способствуют формированию качеств, 
о которых говорилось ранее (тасвийа, васатыйя и т.д.). Например, мудрыми напо-
минаниями для удержания ан-нафс аль-аммара в установленных границах могут 
быть следующие положения: «…кто переходит границы Аллаха, тот обидел самого 
себя …» (Коран, 65:1); «…А кто боится Аллаха, тому устроит Он исход и даст ему про-
питание, откуда он и не рассчитывает. А кто полагается на Аллаха, для того Он доста-
точен. Ведь Аллах совершает Свое дело; установил Аллах для каждой вещи меру» 
(Коран, 65:2-3); «Не выдавайте себя за чистых [помыслами], ибо Он лучше знает, кто 
богобоязнен» (Коран, 53:32)7. При чрезмерности посланий ан-нафс аль-ляввама мо-
жет быть приведен аят, в котором содержится простое, но исчерпывающее разъясне-
ние законов этого мира и вечности: «Скажи: “Кто запретил украшения Аллаха, кото-
рые Он низвел для Своих рабов, и прелести из удела?». Скажи: “Это – только для тех, 
которые уверовали в ближайшей жизни в день воскресения”. Так разъясняем Мы зна-
мения для людей, которые знают!». (Коран, 7:32). Если излишние болезненные по-
слания данной части нафса приводят к депрессивным состояниям безнадежности и 

7  Текст аята дан в переводе М.-Н.О. Османова [19].



980 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

апатии, то ценно применение следующего аята: «Скажи: “О рабы Мои, которые пре-
ступили против самих себя, не отчаивайтесь в милости Аллаха! Поистине, Аллах про-
щает грехи полностью: ведь Он – прощающий, милостивый!’’» (Коран, 39:53). Также 
могут быть приведены хадисы, имеющие похожие смыслы и конкретизирующие 
установления, содержащиеся в данных аятах. В целом, для укрепления ан-нафс аль-
мутма’инна весь Коран является напоминанием и верным руководством, наполнен-
ным необходимыми ориентирами и разъяснениями подлинных ценностей для веру-
ющего человека. И для практики зикра и тазаккура желательно применять аяты с 
простыми и однозначными разъяснениями знамений Аллаха.

И конечно же, зикр, согласно Корану, является утешением для сердец, то есть 
оказывает непосредственный терапевтический эффект на эмоциональное состояние 
человека. Подбор напоминаний для «утешения сердца» в исламе огромен: начиная от 
прямых обращений к Аллаху за избавлением от печали и беспокойства и заканчивая 
глубокими по своей обращенности к внутреннему миру человека сурами, как напри-
мер, суры «Утро» (Коран, 93:1–11) или «Раскрытие» (Коран, 94:1–8).

Также терапевтам и клиентам необходимо придерживаться простой истины: 
любые психологические процессы, текущие или глобальные изменения во внутрен-
нем мире начинаются с напоминания, однако позитивным изменениям способству-
ют полезные напоминания с искренними, добрыми намерениями и пожеланиями 
(насыха).

Одновременно практика зикра, помимо собственной ценности как терапевти-
ческого вмешательства, предваряет другие практики, которые, хотя и выделяются 
отдельно, по сути представляют собой его разновидности: тадаббур, тафаккур и их 
терапевтические вариации.

Глубокое размышление над аятами Корана (тадаббур). Следующим вмеша-
тельством в АЯ-терапии является целенаправленное, глубокое размышление над ни-
спосланными кораническими аятами, которые применимы к ситуации клиента, – 
практика тадаббур (от араб. تَدَبُّر – «глубокое вдумчивое размышление, осмысление, 
изучение последствий»). Для использования этого вмешательства необходимо, что-
бы терапевт и клиент были знакомы с некоторыми положениями Корана, которые 
указывают на ценность размышлений над священной Книгой:

1) аяты, которые указывают на целительные свойства Корана: «О люди, при-
шло к вам увещание от вашего Господа и исцеление от того, что в (ваших) грудях, и 
прямой путь и милость верующим» (Коран, 10:57); «И Мы низводим из Корана то, 
что бывает исцелением и милостью для верующих…» (Коран, 17:82). Знакомство с 
этими положениями необходимо для того, чтобы клиент был убежден в целительной 
силе коранических аятов;



ISSN 2618-9569 (Print)	 981
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

2) аяты, в которых глубокое размышление над Божественной Книгой упоми-
нается в контексте познавательных функций, психодуховных состояний сердца, ис-
правления поведения и положения в этом мире и вечности: «Разве же они не размы-
слят (ля ятадаббарӯна) о Коране? Ведь если бы он был не от Аллаха, то они нашли бы 
там много противоречий» (Коран, 4:82); «Разве они не подумают (ля ятадаббарӯна) 
о Коране? Или на сердцах бывают их затворы?». (Коран, 47:24); «Писание, ниспо-
сланное тебе, благословенно, чтобы обдумали (ля-ядаббарӯ) его знамения и припом-
нили обладателей рассудка» (Коран, 38:29).

Этот процесс выходит за рамки простого чтения Корана и предусматривает 
глубокое размышление над смыслами конкретных аятов или отрывков Книги. 
При этом тадаббур не подменяет тафсир (толкование Корана исламскими учены-
ми): напротив, как часть процесса тадаббура могут использоваться различные тол-
кования аятов Корана. Отличие от простого чтения (тилява) заключается в следую-
щем: если тилява – это благоговейное озвучивание текста, а тафсир – его 
академическое богословское объяснение, то тадаббур – это глубинное экзистенци-
альное размышление, цель которого – извлечение личного смысла и урока, наставле-
ния и руководства для конкретной жизненной ситуации клиента. Это процесс «вслу-
шивания» в речь Аллаха, обращенную непосредственно к нафсу и кальбу 
размышляющего, в ходе которого изменяются схемы восприятия и мышления, убеж-
дения человека одновременно с определенным эмоциональным откликом.

В рамках АЯ-терапии тадаббур структурируется как сопровождаемая терапев-
том или самостоятельная практика.

Целью тадаббура является не просто интеллектуальное изучение, а экзистен-
циальная встреча с текстом, приводящая к изменению устремлений и посланий 
нафса, исцелению сердца (кальб) и изменению мировоззрения, жизненных устано-
вок (убеждений), которым следует человек, а также его эмоционально заряженное 
отношение к божественным знамениям.

Практика тадаббура в АЯ-терапии включает в себя несколько этапов:
1. Подготовка: 1) создание терапевтической атмосферы: клиент и терапевт на-

страиваются на осознанное присутствие, напоминая самим себе, что они находятся 
перед Аллахом; 2) произнесение мольбы о защите от шайтана: «а‘узу би-Лляхи ми-
наш-шайтанир-раджим»; 3) мысленное формулирование намерения (нийят). На-
пример, «Я намереваюсь размышлять над аятами Аллаха, чтобы найти исцеление, 
руководство и приблизиться к Нему».

2. Выбор аятов: терапевт помогает клиенту выбрать один или несколько свя-
занных аятов, релевантных его запросу (например, при тревоге – «Ведь, поистине, с 
тягостью легкость» (Коран, 94:5–6); при гиперконтроле, перфекционизме или чувст-



982 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

ве беспомощности и безнадежности – «Не возлагает Аллах на душу ничего, кроме 
возможного для нее» (Коран, 2:286); при чувстве одиночества – «…Мы ближе к нему, 
чем шейная артерия» (Коран, 50:16); «Не покинул тебя твой Господь и не возненави-
дел» (Коран, 93: 3)). Также выбор для глубокого размышления может быть сделан в 
пользу аятов, которые клиент напоминал себе в рамках практики зикра.

3. Медленное, осознанное чтение: аяты зачитываются медленно, вслух или про 
себя, в том числе в переводе смыслов, на языке, понятном клиенту. Важно услышать 
и воспринять текст, а не просто пробежать его глазами.

4. Этап глубокого размышления: терапевт направляет клиента с помощью от-
крытых вопросов: «Что этот аят сообщает мне об Аллахе (Его именах, атрибутах, 
действиях)?». (Например: обратить внимание, что аят о знании Аллаха о внутреннем 
мире человека завершается упоминанием Его имен: аль-Лятыф (Проницательный), 
аль-Хабир (Всеведающий) (Коран, 67:13-14)); «Какой прямой приказ или запрет со-
держится в этом аяте? Какое руководство для моего поведения?»; «Какой урок (‘ибра) 
я могу извлечь из этого аята для своей текущей ситуации?»; «Что этот аят говорит о 
природе человека, жизни, испытаниях? Как это соотносится с моим опытом?»; «Ка-
кие эмоции и чувства пробуждает во мне этот аят? (Спокойствие? Надежду? Благого-
вейный страх? Раскаяние?)».

5. Этап внутреннего диалога и ответа: клиента побуждают определить интел-
лектуальный вывод, прояснить эмоциональный отклик и сформулировать личный 
ответ на услышанное обращение от Аллаха. Это может быть: мольба-ду‘а (напри-
мер: «О Аллах, я услышал Твое обещание об облегчении, дай же мне терпения и веры 
в него!»); решение (‘азм) изменить определенное поведение; акт благодарности 
(шукр) и т.п.

6. Интеграция и применение: терапевт и клиент совместно разрабатывают, как 
полученный личный ответ и сформированное решение можно интегрировать в по-
вседневную жизнь. Например, после работы с аятом о прощении (Коран, 24:22) кли-
ент может принять решение позвонить человеку, с которым был в ссоре. Или после 
аятов о доверии Аллаху и упования на Него (таваккуль) – составить план действий, 
сделать все от себя зависящее и отказаться от нетерпеливости в ожидании результата 
и чрезмерности контроля за его достижением или беспокойства об исходе дела.

Таким образом, тадаббур становится связующим звеном, которое превращает 
работу с текстом Корана из сугубо когнитивного процесса в живой, целостный духов-
но-терапевтический процесс, ведущий к очищению нафса и исцелению кальба, и со-
ответственно – к исправлению поведения.

Практика тадаббура естественным образом перекидывает мост к другим вме-
шательствам: размышляя над кораническими аятами, в которых говорится о явле-



ISSN 2618-9569 (Print)	 983
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

ниях природы (ниспосланные аяты), клиент получает задание понаблюдать за зна-
мениями в окружающем мире (внешние знамения); размышляя над аятами Корана о 
внутреннем мире (нафс, кальб) и внешними знамениями, клиент учится распознавать 
свои психоэмоциональные и духовные состояния (внутренние знамения).

В модели АЯ-терапии размышления об аятах в сотворенном мире относятся к 
другой исламской духовной практике – тафаккуру.

Тафаккур: целенаправленное размышление о знамениях Аллаха в творении. Та-
факкур (араб. تفكر), согласно исламской традиции, представляет собой глубокое си-
стематическое размышление о знамениях Аллаха во Вселенной и в самом человеке и 
является еще одной важной практикой в АЯ-терапии. Как указывает М. Бадри, та-
факкур является «интеллектуальным поклонением», которое позволяет человеку пе-
рейти от пассивного восприятия действительности к активному осмыслению божест-
венной мудрости, проявленной в творении [21]. Он также подчеркивал интегративный 
характер тафаккура: «Исламское размышление – это форма поклонения, которая 
связывает сердце с разумом, рациональное с эмоциональным и разумное со страст-
ным с тем, чтобы верующие, находящиеся в состоянии трезвого размышления, могли 
достичь лучшего духовного уровня, при котором, если будет угодно Богу, их молит-
вы будут приняты» [22, c. 92].

Ибн-Каййим аль-Джаузийя также отмечает следующие свойства знамений и 
их комплексное воздействие на внутренний мир человека: «Ни одна вещь не указы-
вает на другую так полно, как творения указывают на атрибуты своего Творца, каче-
ства Его совершенства и смыслы Его имен. Разнообразие творений обуславливает 
разнообразие и многочисленность указаний. Эти указания направлены и к разуму 
человека, и к его чувствам, и к естеству, и к мышлению… Лишь при сочетании возве-
личивания Творца и старательного рассмотрения того, что Он сотворил, рождается 
подтверждение атрибутов совершенства» [15, с. 957–958].

Коран многократно призывает к размышлению над знамениями Аллаха: над 
определенными условиями и смыслом велений и запретов Всевышнего (Коран, 
2:219), очевидными вещами, явлениями, качеством и поведением людей (Коран, 
6:50; 7:184; 34:46), знамениями Аллаха в природе (Коран, 10:24; 16:11; 16:69; 30:21), 
милостями Аллаха людям (Коран, 45:12-13), приоткрытыми Аллахом знаниями о 
неведомом (Коран, 39:42), мудрыми притчами (Коран, 7:176), о самих себе (физиче-
ском и душевном состоянии, поведении, отношениях с людьми, и самое главное – с 
Аллахом) (Коран, 30:8) и т. д. Эти и многие другие аяты устанавливают методологи-
ческую основу для терапевтического использования тафаккура как средства дости-
жения искомых психологических изменений и духовного преображения.



984 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

К психологическим механизмам тафаккура следует отнести когнитивную пе-
реоценку (изменение восприятия самого себя, жизненных ситуаций и проблем че-
рез призму божественной мудрости и замысла), экзистенциальное переориентиро-
вание (смещение фокуса с сиюминутных трудностей на более широкую перспективу 
смысла и цели человеческого существования), эмоциональную регуляцию (создание 
состояний благоговения, благодарности и доверия Аллаху и упования на Него, 
формирование условий для укрепления жизнестойкости через созерцание величия 
творения и т.п.).

В АЯ-терапии тафаккур структурируется как систематический процесс, вклю-
чающий три уровня: 1) внимательное наблюдение – рассмотрение с вниманием и ин-
тересом явлений из окружающего и внутреннего мира как знамений Творца; 2) осмы-
сление – анализ наблюдаемых явлений для извлечения духовных и психологических 
уроков, в процессе которого человек учится видеть за различными природными и 
социальными явлениями их символическое значение, связь с психологическими и 
духовными процессами во внутреннем мире, а также подтверждение истин кораниче-
ских аятов; 3) интеграцию – применение извлеченных смыслов в повседневной жиз-
ни для личностной трансформации: перемен в мировоззрении и поведении, измене-
ния своего отношения к Господу, окружающему миру, самому себе, формирования 
новых моделей желательного поведения.

Практика тафаккура в АЯ-терапии включает в себя следующие техники:
1) целенаправленное созерцание природы – структурированный процесс наблю-

дения за природными явлениями (восход, закат, дождь, рост растений и т.п.) с после-
дующим обсуждением их психологического и духовного значения. Наблюдение мо-
жет быть как этапом тафаккура, так и самостоятельной техникой, основанной на 
аятах Корана: «Скажи: “Посмотрите, что на небесах и на земле!” Но не помогут зна-
мения и вестники людям, которые не веруют!». (Коран, 10:101); «И разве они не ви-
дели то, что создал Аллах из разных вещей, тень у них склоняется направо или нале-
во, поклонясь Аллаху, а сами они смиренны?». (Коран, 16:48); «Разве они не 
посмотрят на верблюдов, как они созданы, и на небо, как оно возвышено, и на горы, 
как они водружены, и на землю, как она распростерта» (Коран, 88:17–20);

2) ведение дневника наблюдений – регулярная запись наблюдений за природ-
ными явлениями и происходящих внутренних инсайтов, полученных в процессе раз-
мышления, с акцентом на личное применение полученных выводов. Результаты про-
водимой работы обсуждаются на терапевтических сессиях;

3) размышления об объектах природы как о символах основаны на том, что неко-
торым из них в Коране прямо придается определенное символическое значение. На-
пример, можно использовать размышление о воде как символе божественной мило-



ISSN 2618-9569 (Print)	 985
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

сти и очищения: «Разве не видели те, которые не веровали, что небеса и земля были 
соединены, а Мы их разделили и сделали из воды всякую вещь живую» (Коран, 
21:30); о свете как символе божественного руководства: «Аллах – свет небес и земли… 
Ведет Аллах к Своему свету, кого пожелает…» (Коран, 24:35); о горах как символе 
устойчивости и стабильности: «И Мы устроили на земле прочно стоящие [горы], что-
бы она не колебалась с ними» (Коран, 21:31); о полете птиц как символе легкости и 
доверия Господу: «Разве они не видят птиц над ними расширяющими (крылья), а 
потом – сжимают. Никто их не держит, кроме Милосердного...» (Коран, 67:19); о 
смене времен года или погоды как символе божественного обещания обновления и 
надежды, а также Воскрешения: «и который низвел с неба воду по мере. И подняли 
Мы ею страну мертвую» (Коран, 43:11) и т.д.;

4) интеграция с кораническими аятами – сочетание наблюдения за знамения-
ми в сотворенном и размышлений над ними, соединение тафаккура с поиском и раз-
мышлением над релевантными аятами Корана, углубляющими как интеллектуаль-
ное понимание, так и эмоциональное переживание.

В этом ряду отдельно следует выделить размышления над образными приме-
рами (притчами), непосредственно указанными в Коране, в которых в сконцентриро-
ванном виде разъясняются важнейшие установления Аллаха, духовные и психологи-
ческие состояния, закономерности развития человека и общества и т.д. Размышление 
над примером из Корана является одновременно размышлением над знамением Ал-
лаха, указывающим на важнейшие религиозные положения или призывающим усво-
ить ценные закономерности жизни: «Разве ты не видел, как Аллах приводит притчей 
доброе слово – оно, как дерево доброе: корень его тверд, а ветви в небесах... Оно при-
носит свои плоды в каждый миг с соизволения своего Господа. И приводит Аллах 
притчи людям, – может быть, они опомнятся!». (Коран, 14: 24–25).

Особенность тафаккура – произвольный, целенаправленный характер раз-
мышлений, а также вызываемый ими положительный эмоциональный отклик. 
В этом плане он отличается от дисфункциональных видов мышления – беспокойст-
ва, руминаций (мысленного «пережевывания» ситуаций или собственных состоя-
ний), обсессий (навязчивых мыслей), когда «размышления» или поток мыслей вы-
зывают сильный дискомфорт (негативные эмоции – тревогу, печаль, раздражение), 
усиливают подавленное настроение (тоска, отчаяние, безнадежность и т.п.) и вызы-
вают патологические паттерны поведения (компульсивные действия, избегание и 
т.д.). Коран четко описывает подобные формы мышления и конфронтирует с ними, 
напоминая о необходимости осознать законы Аллаха, Его мудрость, всезнание и все-
могущество: «Потом Он низвел на вас после огорчения для спокойствия сон, который 
покрыл одну часть вас, а другую часть обеспокоили их души (ахамматхум анфусу-



986 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

хум): они думали (яз̣уннӯна) об Аллахе несправедливой думой язычества, говоря: 
“Разве для нас есть что-нибудь из этого дела?». Скажи: “Все дела принадлежат Алла-
ху”. Они скрывают в своих душах то, чего не обнаруживают тебе… Поистине, Аллах 
знает про то, что в груди!». (Коран, 3:154).

Комбинированные модифицированные техники работы. Практики тадаббура 
и тафаккура можно комбинировать c известными терапевтическими техниками ра-
боты с символами и метафорами, притчами и нарративами, модифицируя последние 
и интегрируя с исламскими духовными практиками. Так, нами ранее предлагались 
общие рекомендации по работе с символическими кораническими образами на осно-
вании опыта использования символов в соответствующих направлениях психотера-
пии (психосинтеза, аналитической психологии К. Юнга, позитивной психотерапии 
Н. Пезешкиана) [9]. Подбирая символические образы-знамения преимущественно 
на основе аятов из Корана, можно применять такие формы работы с ними, как визу-
ализация образов, визуализация ряда коранических образов, притч и историй, прослу-
шивание аудиозаписей.

Cпособ визуализации образов применяется путем простого представления в во-
ображении соответствующего образа или их совокупности (например, гор, пещер, 
рек, ручьев, появления растительности, оживления земли после дождя, движения об-
лаков).

Вначале клиенту сообщается, что в Коране упоминается соответствующий 
образ в качестве знамения, разъяснения, назидания или предостережения. Можно 
уточнить, известно ли клиенту про соответствующие коранические аяты и какие ас-
социации у него связаны с этими образами. Далее клиенту предлагается закрыть гла-
за и представить соответствующий образ максимально полно, дополнив визуальный 
образ соответствующими звуками (для аудиалистов) и телесными ощущениями (для 
кинестетиков). Клиенту рекомендуется удерживать образ в сознании, каждый раз 
возвращаясь к нему, если появляющиеся мысли отвлекают и уводят в сторону от не-
обходимого образа.

При визуализации ряда коранических образов, притч и историй Клиенту предла-
гается c закрытыми глазами (желательно в расслабленном состоянии) прослушивать 
прочитываемые консультантом (терапевтом) сплошным текстом отрывки из перево-
да Корана (может быть целая сура, ее часть или отдельная кораническая притча или 
история), где упоминаются символические образы, чередуемые с аятами, которые 
направлены на религиозное совершенствование, духовно-нравственное развитие. 
В этом случае сохраняется характерный для текста Корана психологический эффект, 
связанный с особенностями расположения и чередования таких аятов.



ISSN 2618-9569 (Print)	 987
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

Также специалист может подобрать определенный комплекс аятов, содержа-
щих символические образы, которые, исходя из самого текста Корана, нацелены на 
укрепление веры, повышение рациональности, достижение внутреннего спокойст-
вия, преодоление тревог, страхов, гнева, других негативных эмоций и т.д. Соответст-
венно, клиенту прочитывается подобранный текст с аятами.

Например, можно взять коранический образ тени, которому в Коране придает-
ся важное символическое значение (символ материального существования и экзи-
стенциальной беспомощности человека без воли и содействия Создателя, покорно-
сти и подчиненности Господу), подобрать все аяты, где упоминается тень в 
определенном контексте, и прочитывать их клиенту.

Коранические истории о пророках и других положительных образах, в кото-
рых имеются важные духовно-психологические смыслы, корреспондирующие кон-
кретной терапевтической ситуации, могут также прочитываться целиком. Например, 
клиенту, испытывающему трудности в самореализации, во взаимоотношениях с лю-
быми властными фигурами, а также при недостатке у него активности, интереса к 
жизни можно прочитать истории о пророках Суляймане, Мусе (мир им), Зуль-Кар-
найне; по проблемам со стыдом, страхом отвержения – истории о Марьям, пророке 
Юнусе (мир ему).

Далее желательно обсудить моменты, которые вызвали у клиента наибольший 
эмоциональный отклик, телесные ощущения (тепло, прохлада, боль, сдавливание в 
грудной области и т.д.), осознание каких-то переживаний и личностных смыслов, на-
толкнули его на важные размышления.

Техника прослушивания аудиозаписей заключается в том, что клиенту предлага-
ется в качестве домашнего задания записать на диктофон чтение своим голосом пере-
вода коранических аятов, как правило, уже проработанных в ходе встречи с консуль-
тантом и вызвавших наибольший эмоциональный отклик, и потом ежедневно 
прослушивать эту запись, желательно в спокойной обстановке и с использованием 
визуализации. Также рекомендуется через 5–7 дней прослушивания (до следующей 
встречи с консультантом) сделать аудиозапись этих же аятов, сравнив психологиче-
ское состояние, характеристики речи и голоса во время первой и второй записей.

Данная техника позволяет клиенту вне встреч с консультантом работать с сим-
волическими образами, активируя и ускоряя необходимые терапевтические процес-
сы. В ходе последующей сессии обсуждается выполнение данного задания, влияние 
процесса работы на эмоциональное состояние, мышление.

В практике тафаккура и применения комбинированных техник работы с аята-
ми Корана и знамениями в творении необходимо помнить о важном обстоятельстве, 
на которое обращалось внимание в наших более ранних работах: ничто из сотворен-



988 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

ного в каком бы то ни было виде не может признаваться как самостоятельный источ-
ник силы, влияющий на психологическое или духовное состояние людей, их поведе-
ние. Только как воспринимаемые и понимаемые в качестве знамений Аллаха те или 
иные вещи и явления из окружающего или внутреннего мира исключительно по 
Его Воле могут стать источником исцеления, и при этом формы взаимодействия со 
знамениями также четко определены: созерцание знамений, размышление над ними 
(включая визуализацию и представление) без придавания Богу соучастников в руко-
водстве и исцелении [9].

Работа Ю.Ю. Джуад «Потенциал нарративной практики в психологическом 
консультировании клиентов-мусульман» [8] открывает перспективы интеграции на-
рративного подхода в психологии и консультировании в практику оказания психо-
логической помощи мусульманам. Содержащиеся в этой работе выводы создают ме-
тодологическую основу для интеграции техник из модели нарративной практики в 
инструментарий АЯ-терапии.

Беседа пересочинения, которая направлена на помощь людям в «осмыслении 
прежде проигнорированных аспектов проживаемого опыта» [8], в АЯ-терапии обо-
гащается принципами, заложенными в коранических аятах, смысл которых можно 
сформулировать так: «Аллах знает лучше», «Аллах знает, а вы не знаете»8 или «Ал-
лах чередует дни счастья и несчастья»9.

В качестве дополнительных инструментов ценными для АЯ-терапии являются 
предлагаемые техники переосмысления трудностей через принцип хусн аз-занн бил-
лях (хорошее мнение об Аллахе), использования коранических историй как приме-
ров метанарратива для реконструкции личного нарратива [8]. Сочетание тафаккура 
с нарративным пересочинением позволяет клиенту обнаруживать скрытые смыслы и 
пользу в трудных жизненных ситуациях, воспринимая их как часть божественного 
замысла [8].

Использование нарративной техники экстернализации, которая нацелена на 
изменение представлений человека о себе через «объективацию, овеществление про-
блемы» [23, с. 31], возвращение ее в породивший социальный контекст, актуально 
при работе с клиентами-мусульманами с запросами на ощущение своего несоответст-
вия религиозным требованиям или жизненным стандартам, греховности, несостоя-
тельности и т.п. [8]. Адаптация этой техники для работы с верующими предусматри-
вает опору на исламскую концепцию фитры, которая предполагает изначальную 

8  «…Быть может, вам неприятно то, что является благом для вас. И быть может, вы любите то, что 
является злом для вас. Аллах знает, а вы не знаете» (Коран, 2:216).

9  «Если вам нанесена рана, то ведь подобная рана уже была нанесена и тем людям. Мы чередуем 
дни  (счастье и несчастье)  для людей, чтобы Аллах узнал уверовавших и избрал среди вас павших 
мучеников, ведь Аллах не любит беззаконников…» (Коран, 3:141)» «Воистину, за каждой тягостью 
наступает облегчение» (Коран, 94:5).



ISSN 2618-9569 (Print)	 989
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

чистоту человека и его устремленность к Богу, способность к совершенствованию, а 
также практику мухасаба, предполагающую анализ ситуации и источника проблем, 
самоотчет и извлечение осмысленных выводов. Как было показано ранее, в модели 
АЯ-терапии фитра рассматривается как внутреннее божественное знамение, и такое 
отношение к фитре должно способствовать восстановлению самоценности, достоин-
ства личности и изначально заложенного в ней баланса (тасвийа). Мухасаба в АЯ-
терапии охватывается концепциями познания (ма‘рифа) внутренних и внешних зна-
мений и утверждения принципа истины о религии, самом себе и окружающей 
реальности (аль-хакк).

Нарративная беседа деконструкции особенно актуальна в контексте множест-
венности современных интерпретаций ислама, а также состояния дезориентации му-
сульман постсоветского пространства вследствие длительного разрыва с религиоз-
ной традицией и актуальных вызовов постмодернисткого общества [8]. Нарративная 
деконструкция может состоять как в демонтаже ложных убеждений, противореча-
щих исламской системе вероубеждения, так и в противодействии нежеланным внеш-
ним дискурсам современного мира (философии материализма, культу потребления, 
феминистической повестке и т. п.) через получение системных знаний, сверку субъ-
ективных личностных смыслов со «смыслами, установленными или предусмотрен-
ными всеохватывающим характером исламского метанарратива» [8]. Таким обра-
зом, по сути речь идет об обращении к истинам ниспосланных аятов в контексте 
познания внутренних и внешних знамений, указывающих на Единого Господа, воз-
вращение к фитре через «обращение своего лика к религии» как ханиф, приверженец 
единобожия (Коран, 30:30), сохраняя постоянно возобновляемое отвержение (де-
конструкцию) различных идеологий и «божеств», несовместимых с исламским мо-
нотеизмом. Здесь становится более понятна роль терапевта (консультанта) в модели 
АЯ-терапии как одного из тех, кто «заповедует истину», о чем говорилось ранее в 
разделе о терапевтических отношениях.

Беседа восстановления участия (re-membering) опирается на представление о 
том, что «идентичность основывается на жизненном сообществе» [23, с. 208]. В ис-
ламском контексте это соответствует концепции значимости праведного окружения, 
поддержания родственных связей, помощи братьям и сестрам по вере. Предполагает-
ся, что оптимизация социального окружения в соответствии с исламскими принци-
пами способствует укреплению религиозной идентичности и психологической устой-
чивости [8]. В модели АЯ-терапии предписания Корана и Сунны о важности 
поддержания хороших социальных связей, поддержания добрых отношений и бла-
гой нравственности, а также остранения от негативной социальной среды осмысли-
ваются в рамках практики тазаккур, тадаббур, тафакуур с позиции удовлетворения 



990 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

духовных и эмоциональных потребностей человека, реалистичного восприятия и 
опоры на истину (аль-хакк), проявления терпения (ас-сабр), восстановления и сохра-
нения баланса (тасвийа) и умеренности (васатыйя) во взаимоотношениях с другими 
людьми.

Знамения в деяниях человека. Добрые деяния как инструмент терапии

АЯ-терапия исходит из того, что в обычных поступках (деяниях) человека, не-
зависимо от того, является ли это физиологически или социально обусловленным 
делом, заключены знамения Аллаха: «Из Его знамений – ваш сон ночью и днем и 
ваше искание Его милости. Поистине, в этом – знамение для людей, которые слуша-
ют!». (Коран, 30:23).

Коранические аяты много раз утверждают один из фундаментальных постула-
тов ислама о том, что религия (дин) – это не только внутренняя вера («вера в душе»), 
но и внешнее ее проявление в виде самых разных добрых деяний – от обязательных 
ритуальных актов поклонения до небольших добровольных благих дел: «Воистину, 
те, которые уверовали и вершили добрые деяния, они – наилучшие из созданий (Ко-
ран, 98:6)10; «Тот, кто сделал добро весом в мельчайшую частицу, увидит его» (Коран, 
99:7); «Скажи: “Трудитесь [совершайте деяния], и увидят ваши деяния Аллах, Его По-
сланник и верующие. Вы предстанете перед Ведающим сокровенное и явное, и Он по-
ведает вам о том, что вы совершали”» (Коран, 9:105).

Также Коран подчеркивает, что позитивная активность либо уберегает от не-
желательного положения, либо способствует облегчению состояния (даёт лёгкость в 
делах, чувство безопасности), хотя конечное воздаяние – только в будущей жизни: 
«Тому, кто делал пожертвования и был богобоязнен, кто признавал наилучшее, 
Мы облегчим путь к легчайшему» (Коран, 92:5-7); «… Воистину, добрые деяния уда-
ляют злодеяния…» (Коран, 11:114); «Аллах обещал тем из вас, которые уверовали и 
совершали праведные деяния, что Он непременно сделает их наместниками на земле, 
подобно тому, как Он сделал наместниками тех, кто был до них. Он непременно ода-
рит их возможностью исповедовать их религию, которую Он одобрил для них, и сме-
нит их страх на безопасность…» (Коран, 24: 55); «…человеку – лишь то, в чем он 
усердствовал, усердие его будет усмотрено, затем оно будет вознаграждено наградой 
полнейшей» (Коран, 53: 39-41).

К особым деяниям, когда необходимы как значительные внутренние усилия, 
так и внешнее проявление, относится терпение (сабр), которое, согласно исламу, 
требуется в различных жизненных ситуациях, будь то религиозная практика или 
ежедневные мирские дела. Терпение, с одной стороны, является способом прибли-

10  Текст аята дан в переводе М.-Н.О. Османова [19].



ISSN 2618-9569 (Print)	 991
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

жения к Богу, а с другой – состоянием, которое вознаграждается: «О те, которые 
уверовали! Обращайтесь за помощью к терпению и молитве. Поистине, Аллах –  
с терпеливыми! …» (Коран, 2:153); «Мы испытываем вас кое-чем из страха, голода, 
недостатка в имуществе и душах и плодах, – и обрадуй терпеливых, – тех, которые, 
когда их постигнет бедствие говорят: “Поистине, мы принадлежим Аллаху, и к нему 
мы возвращаемся!”» (Коран, 2:155–156); «…И некоторых из вас Мы сделали для 
других искушением – вытерпите ли вы?..» (Коран, 25:20); «Поистине, будет дана 
полностью терпеливым их награда без счета!». (Коран, 39:10).

Для реализации указанных аятов Корана в жизни мусульманина необходимо 
обучение его искомому терпению: способности выдерживать неприятные физиоло-
гические состояния и эмоции (тревога, страх, стыд), удерживаться от низменных же-
ланий и порывов гнева, реализовывать жизненные цели и совершать поступки, от 
которых он уклонялся, вступать в важные межличностные отношения, что в итоге 
будет не только положительно влиять на его религиозную приверженность, религи-
озную практику и каждодневное функционирование, но и способствовать улучше-
нию психоэмоционального состояния. В когнитивно-поведенческой терапии такие 
формы работы охватываются техниками поведенческой активации [24] или экспози-
ции [25], подтвердившими свою эффективность при лечении целого ряда клиниче-
ских расстройств (депрессий, тревожных расстройств, ПТСР и т. д.). В модели АЯ-
терапии эти стратегии существенно усиливаются для работы с верующими через 
напоминания из Корана и Сунны, побуждающие к терпению, что, скорее всего, будет 
способствовать повышению их мотивации на терапию, пониманию важности и го-
товности к использованию своей полезной активности для психологического и ду-
ховного исцеления.

Вызовы и дальнейшие стратегии развития

АЯ-терапия, с одной стороны, основана на исламской традиции и является 
современной модификацией духовных исламских практик, а с другой – представляет 
собой вариант культурно-сензитивной терапии с глубокой модификацией стратегий 
и техник психотерапии и консультирования с интеграцией положений главных ис-
ламских религиозных источников, прежде всего Корана. В этой связи интересы кли-
ентов могут потребовать эмпирической валидации ее практической эффективности 
через подробные исследования. В частности, в будущих исследованиях предстоит 
изучить ее эффективность для отдельных групп психологических расстройств, меха-
низмы терапевтических изменений, оценить перспективы и выработать рекоменда-
ции для работы с различными группами мусульман. При проведении такой работы 
должны использоваться применимые научные подходы с должным уважением к ис-



992 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

ламским методам и источникам познания, особым вниманием к качественным мето-
дам исследований.

Внедрение АЯ-терапии потребует объединения усилий специалистов в обла-
сти психологии и психического здоровья, исламских ученых и лидеров сообществ в 
плане углубления и расширения теории и практики метода, а также обеспечения ка-
чества оказания психологической помощи, в том числе через процедуры обучения 
специалистов, их стандартизацию и сертификацию. Такие меры призваны обеспе-
чить сохранение религиозной аутентичности и клинической эффективности АЯ-те-
рапии.

Заключение

Таким образом, АЯ-терапия представляет собой целостную интегративную 
модель психологической помощи, глубоко укорененную в исламском мировоззре-
нии. Ее фундаментом служит кораническая концепция «аята» как универсального 
божественного знамения, открывающегося человеку через Писание, Универсум и его 
собственный внутренний мир и субъективный опыт. Данный подход позволяет син-
тезировать духовное наследие ислама с достижениями современных психологиче-
ских и медицинских знаний о психологическом благополучии и психическом здоро-
вье, выдвигая на передний план культурно-сензитивный и духовно-ориентированный 
путь исцеления.

Ключевым отличием модели является ее ориентация не на простую адаптацию 
западных психотерапевтических техник, а на построение метода изнутри исламской 
традиции с опорой на кораническую антропологию (учение о нафсе, кальбе, фитре) и 
теорию познания. Центральная цель АЯ-терапии выходит за рамки симптоматиче-
ского облегчения и заключается в восстановлении способности человека к правиль-
ному «прочтению» божественных знамений, что ведет к познанию Аллаха и обрете-
нию подлинного духовного и психологического здоровья. Важнейшими 
терапевтическими механизмами выступают восстановление изначально установлен-
ной Создателем сбалансированности (тасвийа) внутреннего мира и утверждение 
принципа умеренности (васатыйя) в жизнедеятельности человека.

Инструментарий модели интегрирует традиционные исламские практики ра-
боты с сознанием и сердцем (зикр, тадаббур, тафаккур), наполняя их конкретным 
психотерапевтическим содержанием, а также адаптирует стратегии и техники совре-
менных подходов (например, КПТ, схематерапии, нарративной терапии и др.), оце-
нивая их на соответствие исламским принципам. Это обеспечивает работу на когни-
тивном, эмоциональном, поведенческом и духовном уровнях одновременно.



ISSN 2618-9569 (Print)	 993
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

Перспективы развития АЯ-терапии связаны с необходимостью ее дальнейшей 
теоретической разработки, эмпирической валидации эффективности и создания 
стандартов для подготовки практикующих специалистов. Успешная реализация это-
го потенциала требует тесного междисциплинарного сотрудничества между психоло-
гами, психотерапевтами и исламскими учеными. В целом, АЯ-терапия предлагает 
убедительную и практико-ориентированную модель, способную удовлетворить рас-
тущую потребность в психологической помощи, которая учитывает и обогащает ду-
ховную идентичность мусульманских клиентов.

Литература

1. Бадри М. Теория и практика исламской психологии. Павлова О.С., Полосин 
В.С. (ред.). М.: АНО НПЦ «Аль-Васатыя – умеренность»; 2018. 268 c.

2. Рассул Х. Исламское консультирование. Введение в теорию и практику. М.: 
Институт интеграции знаний, Ассоциация психологической помощи мусульманам; 
2022. 392 с.

3. Рийоно Б. Тазкия – метод исламской психотерапии. 1-е изд. М.: Институт 
интеграции знаний; 2025. 120 c.

4. Ротман А. Разработка модели исламской психологии и психотерапии: Ислам-
ская теология и современное понимание психологии. 1-е изд. М.: Институт интеграции 
знаний; 2025. 352 с.

5. Павлова О.С. Психологическое консультирование мусульман: анализ зару-
бежных источников. Современная зарубежная психология. 2018;7(4):46–55. DOI: 
10.17759/jmfp.2018070406.

6. Ганиева Р.Х. Культурное и духовное измерение в психологическом консуль-
тировании. Minbar. Islamic Studies. 2022;15(1):197–221.  DOI: 10.31162/2618-9569-
2021-14-2-197-221.

7. Яхин Ф.Ф. Схематерапия и исламское понимание внутреннего мира челове-
ка: концептуальные параллели и пути интеграции. Minbar. Islamic Studies. 
2024;17(2):449–479.  DOI: 10.31162/2618-9569-2024-17-2-449-479.

8. Джуад Ю.Ю. Потенциал нарративной практики в психологическом консуль-
тировании клиентов-мусульман. Minbar. Islamic Studies. 2025;18(1):201–223.  DOI: 
10.31162/2618-9569-2025-18-1-201-223.

9. Яхин Ф.Ф. Человеческие символы и божественные знамения в психотерапии 
и психоконсультировании: исламскиий дискурс. Minbar. Islamic Studies. 
2021;14(1):201–225.  DOI: 10.31162/2618-9569-2021-14-1-201-225.



994 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

10. Яхин Ф.Ф. Использование коранических символов, притч и историй при 
оказании психологической помощи мусульманам. Ислам: личность и общество. 
2021;1-2:66–89.

11. Iakhin F.F., Pavlova O.S. Using Qur’anic Divine Signs in Psychotherapy and 
Counseling: Introducing Ayah-Therapy Foundations and Techniques. Clinical Applications 
of Islamic Psychology. Haque A. and Rothman A. (еd.). Seattle: International Association of 
Islamic Psychology Publishing; 2023. P. 135–157.

12. Яхин Ф.Ф. Теоретические основы оказания религиозно ориентированной 
психологической помощи: российский исламский дискурс. Minbar. Islamic Studies. 
2018;11(3):667–678. DOI: 10.31162/2618-9569-2018-11-3-667-678.

13. Коран. Крачковский И.Ю. (пер. с араб. и коммент.). 2-е изд. М.: Наука; 1990. 
727 с

14. Аль-Джаузия Ибн Каййим. Фаваид=Полезные наставления. Е. Сорокоумо-
ва (пер. с араб.). М.: Умма; 2013. 480 c.

15. Аль-Джаузия Ибн Каййим. Степени идущих путем «Лишь Тебе мы поклоня-
емся и лишь Твоей помощи просим». А. Джелилов (пер. с араб.). М: Эксмо; Умма; 2016. 
1120 c.

16. Яхин Ф.Ф. «Человек по своей природе…». Очерк о внутреннем мире человека. 
М.: Институт интеграции знаний; 2024. 240 с.

17. Яхин Ф.Ф. Кораническое понятие «шээкилэ»: эвристическая ценность для 
теории и практики психологии и социогуманитарных наук. Мусульмане Центральной 
Евразии в XXI веке: в поисках интегрированного подхода: Монография. Ярош О., Ахме-
тов Э., Яхин Ф., Кулиев Э. (ред.). Тбилиси: Universal; 2025. C. 34–68.

18. Яхин Ф.Ф. Кораническое понимание «нашептывания души» и понятие вну-
тренней речи: значение для теории и практики исламской психологии. Ислам: лич-
ность и общество. 2025;10:2–10.

19. Коран. Османов М.-Н.О. (пер. с араб. и коммент.). СПб.: Диля; 2019. 576 с.
20. Keshavarzi H.& Haque A. Outlining a psychotherapy model for enhancing 

Muslim mental health within an Islamic context. International Journal for the Psychology of 
Religion. 2013;23(3):230–249.

21. Badri M. Contemplation: An Islamic Psychospiritual Study. London: International 
Institute of Islamic Thought; 2000. 136 p.

22. Бадри М. Размышление. Исследование психики и души человека. Гулиев 
Р. (пер. с англ.). СПб: Издательство LitoBook; 2022. 136 с.

23. Уайт М. Карты нарративной практики. Введение в нарративную терапию. 
М.: Генезис; 2021. 329 с.



ISSN 2618-9569 (Print)	 995
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

24. Кантер Дж.У., Буш Э.М., Руш Л.К. Поведенческая активация: отличитель-
ные особенности. М.: Диалектика; 2021. 176 с.

25. Добсон Д., Добсон К. Научно-обоснованная практика в когнитивно-пове-

денческой терапии. СПб.: Питер; 2021. 400 с.

References

1. Badri M. Teoriya i praktika islamskoy psikhologii [Theory and Practice of Islamic 
Psychology]. Pavlova O. S., Polosin V. S. (ed.). Moscow: ANO NPC «Al’-Vasatiya – 
umerennost’» Publ.; 2018. 268 p. (In Russian)

2. Rassool H. Islamskoe konsul’tirovanie. Vvedenie v teoriyu i praktiku [Islamic 
Counseling. Introduction to Theory and Practice]. Moscow: Institute of Knowledge 
Integration, Association of Psychological Assistance to Muslims Publ.; 2022. 392 p.  
(In Russian)

3. Riyono B. Tazkiya – metod islamskoy psikhoterapii [Tazkiya – A Method of Islamic 
Psychotherapy]. 1st ed. Moscow: Institute of Knowledge Integration Publ.; 2025. 120 p.  
(In Russian)

4. Rothman A. Razrabotka modeli islamskoy psikhologii i psikhoterapii: Islamskaya 
teologiya i sovremennoe ponimanie psikhologii [Developing a Model of Islamic Psychology 
and Psychotherapy: Islamic Theology and the Modern Understanding of Psychology]. 1st 
ed. Moscow Institute of Knowledge Integration Publ.; 2025. 352 p. (In Russian)

5. Pavlova O.S. Psikhologicheskoe konsul’tirovanie musul’man: analiz zarubezhnykh 
istochnikov [Psychological Counseling for Muslims: Analysis of Foreign Sources]. 
Sovremennaya zarubezhnaya psikhologiya [Journal of Modern Foreign Psychology]. 
2018;7(4):46-55. DOI: 10.17759/jmfp.2018070406 (In Russian)

6. Ganieva R.H. Kul’turnoe i dukhovnoe izmerenie v psikhologicheskom 
konsul’tirovanii [Cultural and Spiritual Dimension in Psychological Counseling]. Minbar. 
Islamic Studies. 2022;15(1):197-221.  DOI: 10.31162/2618-9569-2021-14-2-197-221  
(In Russian)

7. Iakhin F.F. Skhematerapiya i islamskoe ponimanie vnutrennego mira cheloveka: 
kontseptual’nye paralleli i puti integratsii [Schema Therapy and Islamic Understanding of 
the Inner World of Man: Conceptual Parallels and Ways of Integration]. Minbar. Islamic 
Studies. 2024;17(2):449-479.  DOI: 10.31162/2618-9569-2024-17-2-449-479  
(In Russian)

8. Dzhuad I.I. Potentsial narrativnoy praktiki v psikhologicheskom konsul’tirovanii 
klientov-musul’man [The Potential of Narrative Practice in Psychological Counseling of 
Muslim Clients]. Minbar. Islamic Studies. 2025;18(1):201-223. DOI: 10.31162/2618-9569-
2025-18-1-201-223 (In Russian)



996 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

9. Iakhin F.F. Chelovecheskie simvoly i bozhestvennye znameniya v psikhoterapii i 
psikhokonsul’tirovanii: islamskiy diskurs [Human Symbols and Divine Signs in 
Psychotherapy and Psychological Counseling: Islamic Discourse]. Minbar. Islamic Studies. 
2021;14(1):201–225.  DOI: 10.31162/2618-9569-2021-14-1-201-225 (In Russian)

10. Iakhin F.F. Ispol’zovanie koranicheskikh simvolov, pritch i istoriy pri okazanii 
psikhologicheskoy pomoshchi musul’manam [Using Quranic Symbols, Parables and Stories 
in Providing Psychological Assistance to Muslims]. Islam: lichnost’ i obshchestvo [Islam: 
person and society]. 2021;1-2:66–89. (In Russian)

11. Iakhin F.F., Pavlova O.S. Using Quranic Divine Signs in Psychotherapy and 
Counseling: Introducing Ayah-Therapy Foundations and Techniques. Clinical Applications 
of Islamic Psychology. Haque A. and Rothman A. (еd.). Seattle: International Association of 
Islamic Psychology Publishing; 2023, рр. 135–157.

12. Iakhin F.F. Teoreticheskie osnovy okazaniya religiozno-orientirovannoy 
psikhologicheskoy pomoshchi: rossiyskiy islamskiy diskurs [Theoretical Foundations of 
Providing Religiously-Oriented Psychological Assistance: Russian Islamic Discourse]. 
Minbar. Islamic Studies. 2018;11(3):667–678.  DOI: 10.31162/2618-9569-2018-11-3-
667-678 (In Russian)

13. Koran [The Quran]. Krachkovskiy I.I. (tr. from Arabic and commentary). 2nd ed. 
Moscow: Nauka Press; 1990. 727 p. (In Russian)

14. Al’-Dzhawziyya Ibn al-Qayyim. Favaid=Poleznye nastavleniya [Al-Fawa’id=Useful 
Instructions]. Sorokoumova E. (tr. from Arabic). Moscow: Umma Press; 2013. 480 p.  
(In Russian)

15. Al’-Dzhawziyya Ibn al-Qayyim. Stepeni idushchikh putem “Lish’ Tebe my 
poklonyaemsya i lish’ Tvoyey pomoshchi prosim” [Stations of Those Traveling the Path “You 
Alone We Worship and You Alone We Ask for Help”]. Dzhelilov A. (tr. from Arabic). 
Moscow: Eksmo; Umma Press; 2016. 1120 p. (In Russian)

16. Iakhin F.F. “Chelovek po svoyey prirode…”. Ocherk o vnutrennem mire cheloveka 
[“Man by his nature…”. An Essay on the Inner World of Man]. Moscow: Institute of 
Knowledge Integration Publ.; 2024. 240 p. (In Russian)

17. Iakhin F.F. Koranicheskoe ponyatie “shaakila”: evristicheskaya tsennost’ dlya 
teorii i praktiki psikhologii i sotsiogumanitarnykh nauk [The Quranic Concept of “Shakila”: 
Heuristic Value for the Theory and Practice of Psychology and Social Sciences]. Musul’mane 
Tsentral’noy Evrazii v XXI veke: v poiskakh integrirovannogo podkhoda: Monografiya [Muslims 
of Central Eurasia in the 21st Century: In Search of an Integrated Approach: Monograph]. 
Yarosh O., Akhmetov E., Iakhin F., Kuliev E. (ed.). Tbilisi: Universal Press; 2025, pp. 34–
68. (In Russian)



ISSN 2618-9569 (Print)	 997
ISSN 2712-7990 (Online)

Ф.Ф. Яхин
АЯ-терапия: основные параметры интегративной модели психологической помощи...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

18. Koranicheskoe ponimanie «nasheptyvaniya dushi» i ponyatie vnutrenney rechi: 
znachenie dlya teorii i praktiki islamskoy psikhologii [The Quranic Understanding of 
“Whispering of the Soul” and the Concept of Inner Speech: Significance for the Theory and 
Practice of Islamic Psychology]. Islam: lichnost’ i obshchestvo [Islam: person and society]. 
2025;10:2–10. (In Russian)

19. Koran [The Quran]. Osmanov M.-N.O. (tr. from Arabic and commentary). Saint 
Petersburg: Dilya Press; 2019. 576 p. (In Russian)

20. Keshavarzi H. & Haque A. Outlining a psychotherapy model for enhancing 
Muslim mental health within an Islamic context. International Journal for the Psychology of 
Religion. 2013;23(3):230–249.

21. Badri M. Contemplation: An Islamic Psychospiritual Study. London: International 
Institute of Islamic Thought; 2000. 136 p.

22. Badri M. Razmyshlenie. Issledovanie psikhiki i dushi cheloveka [Contemplation. An 
Islamic Psychospiritual Study]. Guliev R. (tr. from English). Saint Petersburg: LitoBook 
Press; 2022. 136 p. (In Russian)

23. White M. Karty narrativnoy praktiki. Vvedenie v narrativnuyu terapiyu [Narrative 
Practice: Mapping Our Stories. Introduction to Narrative Therapy]. Moscow: Genezis Press; 
2021. 329 p. (In Russian)

24. Kanter J.W., Busch A.M., Rusch L.C. Povedencheskaya aktivatsiya: otlichitel’nye 
cherty [Behavioral Activation: Distinctive Features]. Moscow: Dialektika Press; 2021. 176 p. 
(In Russian)

25. Dobson D., Dobson K. Nauchno-obosnovannaya praktika v kognitivno-
povedencheskoy terapii [Evidence-Based Practice in Cognitive-Behavioral Therapy]. Saint 
Petersburg: Piter Press; 2021. 400 p. (In Russian)

Информация об авторе About the author

Яхин Филюс Флюрович, кандидат 
юридических наук, магистр психологии, 
заместитель Председателя Правления 
Ассоциации психологической помощи 
мусульманам, практический и клиниче-
ский психолог; Уфа,  Российская Феде-
рация.

Filius F. Iakhin, Cand. Sci. (Law); Master 
of Sciences (Psychology); the Deputy 
President of the Board of the Association 
of Psychological Assistance to Muslims, a 
practical and clinical Psychologist; Ufa, the 
Russian Federation.



998 	 ISSN 2618-9569 (Print)
ISSN 2712-7990 (Online)

F.F. Iakhin
AYAH-therapy: the main parameters of an integrative model of psychological assistance...
Minbar. Islamic Studies. 2025;18(4): 967-998

Раскрытие информации о 
конфликте интересов

Conflicts of Interest Disclosure

Автор заявляет об отсутствии конфлик-
та интересов.

The author declares that there is no conflict 
of interest.

Информация о статье 			   Article info
Поступила в редакцию: 22 сентября 2025	 Received: September 22, 2025
Одобрена рецензентами: 18 октября 2025	 Reviewed: October 18, 2025
Принята к публикации:	12 ноября 2025 г. 	 Accepted: November 12, 2025


