

# Religious Philosophy in Classical Islam Религиозно-философская мысль классического ислама

**DOI** <u>10.31162/2618-9569-2019-12-1-113-149</u> **УДК** 140.8:28

Translations Переводы

Ибн-Рушд (Аверроэс)

# О методах обоснования принципов вероучения. Часть третья

#### Т. Ибрагим<sup>1, а</sup>, Н. В. Ефремова<sup>2, b</sup>

(Перевод с арабского, комментарии и предисловие)

**Резюме:** в продолжающейся публикации представлен перевод трактата Ибн-Рушда, в котором он критикует каламскую теологию, особенно ашаритскую, противопоставляя ей «коранические методы» обоснования главных положений мусульманской догматики. Настоящая часть (соответствует 4-й главе оригинала) посвящена апофатическим / отрицающим атрибутам, особенно вопросам о бестелесности Бога, Его пребывании в определенной «стороне» и Его лицезримости. Суровой критике автор подвергает характерный для калама аллегорический подход к данным в Коране и Сунне антропоморфным описаниям Бога, полагая, что этот подход противоречит кораническому методу обучения широкой публики и что он стал причиной разделения ислама на разные толки.

**Ключевые слова:** Аверроэс; апофатические атрибуты Бога; ашариты; Ибн-Рушд; калам; мусульманская теология; мусульманская философия; трактат Ибн-Рушда «О методах обоснования принципов вероучения»; фальсафа

**Для цитирования:** Ибн-Рушд (Аверроэс). О методах обоснования принципов вероучения. Часть третья. (Перевод с арабского, предисловие и комментарии Т. Ибрагима и Н. В. Ефремовой.) *Minbar. Islamic Studies.* 2019;12(1):113–149. DOI: 10.31162/2618-9569-2019-12-1-113-149.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Институт востоковедения РАН, г. Москва, Российская Федерация

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Институт философии РАН, г. Москва, Российская Федерация

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1995-2760, e-mail: nataufik@mail.ru

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> ORCID: <u>https://orcid.org/0000-0003-1216-5067</u>, e-mail: salamnat@mail.ru

#### Ibn-Rushd (Averroes)

# On the Methods of Proof for the Principles of Creed. **Part Three**

**T. Ibrahim**<sup>1, a</sup>, **N. V. Efremova**<sup>2, b</sup> (Translation from Arabic into Russian, comments and introduction)

- <sup>1</sup> Institute of Oriental Studies of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation
- <sup>2</sup> Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation
- <sup>a</sup> ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1995-2760, e-mail: nataufik@mail.ru
- <sup>b</sup> ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1216-5067, e-mail: salamnat@mail.ru

**Abstract:** this is a continuation of the publication of the translation into Russian of Ibn-Rushd's treatise, in which he criticizes the principles of Kalam theology, especially those of Asharites, and juxtaposes them to the Ouranic arguments. This part deals with apophatic attributes and pays a special attention to the issues of God's incorporality, His presence in a certain "side" and His visibility. The author condemns Kalam allegorization of anthropomorphic descriptions of God in the Quran and Hadith, regarding this approach as contrary to the Quranic method of education of the public and as a cause of division of Islam into different sections.

**Keywords:** al-kashf `an manahij al-adilla fi `aqa'id al-milla; asharites; Averroes: Falsafa; God, His unity and attributes; Ibn Rushd; Kalam; philosophy, Islamic; theology, Islamic

For citation: Ibn-Rushd (Averroes). On the Methods of Proof for the Principles of Creed. Part Three. (Translation from Arabic into Russian, comments and introduction by T. Ibrahim and N. V. Efremova). Minbar. Islamic Studies. 2019;12(1):113-149. (In Russ.) DOI: 10.31162/2618-9569-2019-12-1-113-149.

## Предисловие к переводу

В настоящей, четвертой, главе своего трактата Ибн-Рушд останавливается на атрибутах, относящихся к трансцендентности Бога, – Его «возвышенности» над свойствами тварных вещей. В мусульманской теологии, особенно каламской (притом как мутазилитской, так и ашаритско-матуридитской), такие атрибуты называются также «отрицающими»<sup>2</sup> (апофатическими). Прежде всего, речь идет об отрицании за Всевышним антропоморфических описаний.

Хотя по сравнению с Библией кораническое представление о Боге выступает как менее антропоморфное, однако и в мусульманском Писании имеется немало описаний Бога, одноименных с таковыми, что присущи людям (подроб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Танзих (تَنْزِیْه).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сальбиййа (سَلْبِیَّة).

нее см.: [1, с. 88–94; 2]). Здесь говорится, в частности, о Его «лике», «оке», «длани»<sup>3</sup>, а Сунна упоминает также об «образе»<sup>4</sup>, «ноге / стопе»<sup>5</sup> и «пальцах»<sup>6</sup>. В ряде айатов и хадисов Бог описывается как «свет»<sup>7</sup>. Наделяется Он и антропопатическими<sup>8</sup> чертами, такими как «любовь», «радость», «гнев»<sup>9</sup> и т.д.

В каламских сочинениях внимание обычно акцентируется на антропоморфных описаниях. По-видимому, именно вслед за мутакаллимами Ибн-Рушд в данном трактате не затрагивает антропопатической проблематики. Но разработанная философом установка распространяется и на таковую.

К описаниям, непосредственно выражающим собственно «телесность»<sup>10</sup>, примыкают и представления о Его пространственной локализации. В смысле места / стороны<sup>11</sup> звучат свидетельства Корана и Сунны о «престоле»<sup>12</sup> Бога, о Его пребывании «на небе<sup>13</sup>», «над»<sup>14</sup> людьми и ангелами, и т.п. У Ибн-Рушда такая локализованность обозначена атрибутом «сторона». В теологической литературе употребляются также обозначения «над-ность» и «высокость»<sup>15</sup>.

С представлением о локализованности тесно связано и понятие о перемещении в пространстве. В частности, в ряде айатов и хадисов говорится о «сошествии» / «восседании» <sup>16</sup> Бога на Престол / Престоле, о Его «приходе» <sup>17</sup> в Судный день, Его «нисхождении» <sup>18</sup> до ближайшего к земле неба в последнюю треть каждой ночи (чтобы внимать мольбам людей). На таких описаниях, бурно дискутируемых в мусульманском богословии, Ибн-Рушд не останавливается в данном трактате, хотя вскользь и упоминает о «восшествии на престол». Это объясняется тем, что он, видимо, считал достаточным общее его замечание касательно «стороны».

<sup>3</sup> Ваджх (وَجْه), 'айн (يَدِ) и йад (يَدِ).

<sup>4</sup> Сура (صُوْرَة). В том числе о создании Адама по образу Божьему (см.: [3]).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Caκ (سَاق /κadaм (قَدَم).

<sup>(</sup>إصْبَع/أُصْبُع) <sup>6</sup> <u>И</u>сба'/усбу' (إصْبَع/أُصْبُع

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hyp (نُوْر).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Антропопатизм порой включают в антропоморфизм.

<sup>9</sup> Xy66 / махабба (حُبّ/مَحَبَّة), фарах (فَرَح) и гадаб (غُضَب).

<sup>10</sup> Джисм<u>и</u>ййа (جسْمِيَّة).

<sup>11 «</sup>Место» – араб. мак<u>а</u>н (مَكَان), х<u>а</u>ййиз (حَبِّز); «сторона» – дж<u>и</u>ха (جِهَة).

 $<sup>^{12}</sup>$  ' $^{\prime}$ Арш (کُرْسِی) / курси (کُرْسِی). Порой курси понимается в смысле «подножия» при престоле / ' $^{\prime}$ Арше.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ас-сама' (السَّمَاء).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Фаука (فَوْقَ).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Соответственно фаук<u>ы</u>ййа (فَوْقِيَّة) и 'ул<u>ю</u> (عُلُوّ).

<sup>16</sup> Глаг. *истава* (اِسْتَوَاء), имя действия – *истива* (اِسْتَوَاء).

رَأْتُيَان/مَجِيْء) Улаг. <u>а</u>та / дж<u>а</u>'а (أَتَى/جَاء), имя действия – ит<u>йа</u>н / мадж<u>и</u>' (الْيُيَان/مَجِيْء).

<sup>18</sup> Глаг. назаля (نَزُوْل), имя действия – нузуль (نَزُوْل).

Зато Ибн-Рушд относительно подробно обсуждает вопрос о «лицезримости / лицезрении»<sup>19</sup>, под каковой преимущественно подразумевается видение Бога людьми в потусторонней жизни. В смысле такого видения (подробнее см.: [1, с. 114–116]) обычно толкуют айаты:

«И в тот День [судный] будут лики сияющие, | На Господа Своего взирающие ( $\mu \underline{a}$ зыра)» (75:22–23);

«В тот День [от глаз неверных] закроют [лицезрение Его] (махджубун)» (83:15);

«Добротворцам [уготовано] доброе [воздаяние], | С придачей ( $3u\check{u}\underline{a}\partial a$ ) — [лицезрением Ero]» (10:26).

А Сунна передает благовестие Пророка о том, что в Судный день правоверные будут зреть Господа «воочию» (' $u\bar{u}a$ нан)\*, «как видят лунный диск в ночь полнолуния»\*\* [4, № 7434–7437; 5, № 1434–1435/633]<sup>20</sup>.

В мусульманской культуре буквализм в понимании антропоморфных и близких к ним описаний представлен лишь маргиналами (о таковых см.: [2, с. 364–365]), которые нарицательно обозначались как мушаббиха (مُشَنَّةُ), «уподобители, [антропо]морфисты», муджассима (مُجَسِنِّهُ), «отелеснители, корпоралисты» и особенно хашавиййа / хашвиййа (жульгаризаторы». Фактически близкую позицию занимают большинство хадиситов<sup>21</sup>, особенно среди ханбалитов<sup>22</sup>: по их мнению, означенные описания следует принимать согласно их [обычному, прямому / буквальному] «смыслу» 3, но без какой-либо конкретизации, квалификации<sup>24</sup>, ибо соответствующий модус, качество<sup>25</sup>, ведом одному Богу.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Ру'йа (رُوْيَة).

 $<sup>^{20}</sup>$  Здесь и ниже при цитировании свода Муслима после косой черты дается цифра, соответствующая нумерации М. Ф. Абдальбакы.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Араб. *ахль аль-хад<u>и</u>с* (أَهْل الْحَدِيْث) – «приверженцы хадисов».

 $<sup>^{22}</sup>$  В более позднее время — ханбалиты-таймиййиты (последователи Ибн-Таймиййи, ум. 1328), известные также как «асариты» (не путать с ашаритами!) и «саляфиты» ( $\underline{acap}/$  синоним  $xad\underline{uc}$ ;  $\underline{cans}\phi/$  первые поколения мусульман).

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> М<u>а</u>'на (مَعْنَى).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Такйиф (تَكْبِيْف).

 $<sup>^{25}</sup>$   ${\it Kaŭ} \phi$  (کُنْهُ); в этом смысле порой они употребляют также термины  ${\it кунx}$  (کُنْهُ) и  ${\it xak} {\it bika}$  (کُنْهُ), которые оба означают «сущность».

Такой агностицизм именуется  $ma\phi yu\partial$  (ثَفُو يُوْنَ), «передача дела» Всевышнему. В данном случае – частичный, ибо он касается «качества» 26, а не «смысла». Полной его версии, т.е. агностицизма в отношении обоих аспектов, придерживаются некоторые ашариты и матуридиты. Но большинство их, как до них и мутазилиты, учат об аллегорическом / иносказательном толковании (аллегоризации) антропоморфных описаний. Например, «лик» Бога трактуется в смысле Его самости, «длань» – Его могущества или благодати, «око» – знания, внимания.

Ибн-Рушд же и фалясифа (мусульманские аристотелики) в целом стоят на позициях эпистемологического дуализма. С их точки зрения, антропоморфные описания рассчитаны на широкую публику, поскольку ей недоступно абстрактное понятие о Боге, а посему перед ней категорически не следует разглашать аллегорическое толкование $^{27}$ .

Примечательно, что в обоснование своего подхода и агностики, и аллегористы апеллируют к одному и тому же кораническому тексту – к стиху 3:7, впоследствии известному как «айат об аллегоризации» Согласно ему, в Коране имеются два разряда айатов – муxкам, «с четким / открытым смыслом», и  $mymama_0$ бих, «неопределенный, с иным / скрытым смыслом»:

«Это [Бог] ниспослал тебе (Мухаммаду) Писание; | В нем есть айаты с четким смыслом, | В коих суть Писания; | Другие же айаты – неопределенные. | Те [люди], чьи сердца уклонились [от истины], | Обращаются к неопределенному в нем ради путаницы, | Толкуя его [по своему произволу]».

А далее идет текст, допускающий две разные пунктуационные версии – как в пользу аллегоризации, так и против нее:

Соответственно первой редакции концовка гласит: «[Подлинное] же толкование его ведают лишь Бог | И [люди] глубоких знаний, [кои] говорят: | "Мы верим [этому], все – от Господа нашего"».

А во второй редакции она звучит так: «[Подлинное] же толкование его ведает лишь Бог, | И люди глубоких знаний говорят: | "Мы верим [этому], все – от Господа нашего"».

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Тафу<u>и</u>д аль-кайф (تَغُويْض الْكَيْف).

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Еще по одной концепции, которую разделяют, в частности, ашарит Фахраддин ар-Рази (ум. 1210) [6, к айату 3:7] и ханбалиты Ибн-аль-Джаузи (ум. 1200) [7, с. 101–103] и Мари (مُرْ عِي ал-Карми (ум. 1624) [8, с. 209–239], простолюдина / начинающего сначала надо воспитывать на катафатическом / антропоморфическом представлении о Боге, ибо именно оно споспешествует утверждению веры в Его бытие, и когда эта вера уже прочно утвердилась, то следует перейти к апофатическому представлению о Нем.

<sup>28</sup> Aŭam am-ma'8<u>u</u>ль (آية التَّأُويْل).

Первого чтения придерживаются и мутакаллимы, и фалясифа. Но если эпитет «глубокие в знаниях» первые относят к себе, то Ибн-Рушд и другие представители фальсафы прилагают его исключительно к философам (см.: [9]).

#### «О методах обоснования принципов вероучения»

## [4. Возвышенность Бога]29

Раз здесь уже установлены, во-первых, методы, которые Закон<sup>30</sup> применяет в обучении людей бытию Творца<sup>31</sup> (преславен Он!)<sup>32</sup>, и, во-вторых, пути, по которым он следовал в отрицании за Ним соучастника<sup>33</sup>, и, в-третьих, [пути,] по которым он следовал в разъяснении Его атрибутов<sup>34</sup>, а также та мера<sup>35</sup> разглашения [истины]<sup>36</sup>, каковая определена им в отношении каждого из такого рода [вещей], – мера, при чьей увеличении или уменьшении, искажении<sup>37</sup> или перетолковании<sup>38</sup> не будет достигнуто общее для всех счастье<sup>39</sup>, то нам остается познакомить [читателя] и с путями, по которым Закон ведет людей в возвышении<sup>40</sup> Творца (преславен Он!) над недостатками<sup>41</sup>, а также с мерой разглашения [истины] на сей счет и причиной довольствования таковой. Потом мы упомянем о путях, по которым он ведет людей в познании Его действий<sup>42</sup> и о соответствующей мере в данном отношении. По завершении этого мы полностью реализуем поставленную нами цель.

## [4.1. Отрицающие описания]

[Нет подобия между Творцом и творениями]

И мы говорим: что касается этого рода [вещей], т.е. установления возвышенности [Бога] и [Его] святости<sup>43</sup>, то и о таковом речь идет не в одном айате

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> В одной рукописи нижеследующий фрагмент озаглавлен как «Глава четвертая: о познании возвышенности» (الْفَصْلُ الرَّابِع فِي مَعْرِفَةُ النَّتْزِيْدُ), что скорее является поздней вставкой.

<sup>30</sup> Au-wap' (الشَّرْع).

<sup>31</sup> Аль-халик (الخَالِق).

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Субх<u>а</u>на-Ху (سُبْحَانَهُ).

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Шарӣк (شَريْك).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Сыфат, ед. ч. сыфа (صِفَة).

 $<sup>^{35}</sup>$   $\mathit{Kadp}$  (ڤَدْر); чуть ниже Ибн-Рушд употребляет однокоренное  $\mathit{mukdap}$  (مِقْدَار).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Глаг. с<u>а</u>рраха (صَرَّحَ).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Taxpuф (تَحْرِیْف).

<sup>38</sup> Та'уиль (تَأُو يُل).

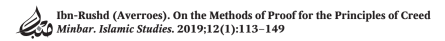
<sup>39</sup> Ca'aða (سَعَادَة).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Танзūх (تَتْزْ یْه).

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Нак<u>а</u>'ис, ед. ч. нак<u>ы</u>са (نَقِيْصَة).

<sup>42</sup> Аф'аль, ед. ч. фи'ль (فغْل).

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Танзих и такдис (تَنْزِیْه وَتَقْدِیْس)



Досточтимого Писания<sup>44</sup>. Ярче и полнее всего это передают слова Его (всевышен Oн!)<sup>45</sup>: «Нет ничего подобного (*мисль*) Ему; | Всеслышащ Он и всевидящ»  $(42:11)^{46}$ .

Доказательством же того, что «нет ничего, подобного Ему», служат Его слова: «Разве Тот, Кто творит, | Подобен ( $\kappa a$ - $\kappa a$ ) тому, кто не творит?!» (16:17).

В самом деле, в природе<sup>47</sup> всех людей заложено, что Творец должен быть или свободным от атрибутов того, кто ничего не творит, или Он имеет атрибуты<sup>48</sup>, которые не схожи с атрибутами того, кто ничего не творит, иначе Творец не был бы творцом. А если к этому основоположению<sup>49</sup> добавить, что сотворенное не творит, то отсюда следует, что атрибуты сотворенного или отсутствуют у Творца, или наличествуют у Него, но иначе<sup>50</sup>, нежели как у сотворенного.

# [Два вида отрицания подобия]

Мы говорим «иначе», ибо среди атрибутов Творца есть такие, наличие коих мы обосновывали исходя из атрибутов, имеющихся у наидостойнейшего из здешних творений – у человека: знание, жизнь, могущество, воля  $^{52}$  и другие. И таков смысл слов [Пророка] (мир ему!)  $^{53}$ , что «Бог сотворил Адама по образу Своему ( $^{\prime}$ аля сурати- $^{\prime}$ X)»  $^{54}$ .

А раз Закон провозглашает отсутствие подобия<sup>55</sup> между Творцом и сотворенным, открывая обязующее к этому доказательство, и поскольку отрицание подобия понимается двояко – во-первых, в смысле отсутствия у Творца многих из атрибутов тварного; во-вторых, в смысле наличия у Него определенных

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Аль-Кит<u>а</u>б аль-'аз<u>и</u>з (الْكِتَاب الْعَزِيْز), т.е. Коран.

قُوْلُهُ تَعَالَى .Apa6

 $<sup>^{46}\,</sup>$  Здесь и ниже данные в скобках номера сур и айатов – от переводчиков.

 $<sup>^{47}</sup>$  Ф $\underline{u}$ тра (فِطْرَة). В оригинале присутствует форма множественного числа ф $\underline{u}$ тар.

 $<sup>^{48}</sup>$  В оригинале фигурирует форма единственного числа  $c_{\underline{u}}\phi a$  (صِفَٰة).

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Αcπ (أَصْل).

عَلَى غَيْر الْجِهَة .Apa6 قَلَى غَيْر الْجِهَة

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Ед. ч. махл<u>ю</u>к (مَخْلُوْق).

 $<sup>^{52}</sup>$  Соответственно 'ильм (عِلْم), хай $\underline{a}m$  (عَيْنَ), к $\underline{y}$ дра (عَيْنَ), и $\underline{p}\underline{a}$ да (اِرَادَة).

عَلَيْه السَّلَام .Apa6

 $<sup>^{54}</sup>$  Хадис приводит и аль-Бухари [4, № 6227], и Муслим [5, № 7163/2841]. О другой версии хадиса было сказано в Предисловии к переводу.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Мум<u>а</u>саля (مُمَاثَلَة).

атрибутов тварного, но в бесконечно более полном и совершенном<sup>56</sup> виде, то мы должны рассмотреть, какие из этих двух разрядов провозглашены Законом, о каких из них он умалчивает и какова целесообразность<sup>57</sup> этого умалчивания<sup>58</sup>.

# [Примеры отрицаемых описаний]

Атрибуты тварных, чье отсутствие у [Бога] провозглашается Законом, – такие, которые явно выражают недостатки. К таковым относится:

[1] смерть<sup>59</sup>, как сказано Им (благословен Он и всевышен!)<sup>60</sup>: «Уповай же на Присноживого, Кто не умирает» (25:58);

[2] сон $^{61}$  и подобные ему [состояния], каковые влекут за собой невнимание и отвлеченность от восприятия, небрежность в отношении сущих, как об этом провозглашено в Его словах (всевышен Oн!) $^{62}$ : «Не берет Его ни дремота, ни сон» (2:255);

[3] Забвение и ошибка<sup>63</sup>, как сказано Им (всевышен Он!): «Знание об этом у Господа моего<sup>64</sup>, | В [небесной] книге (*китаб*); | Не заблуждается Господь мой | И не забывает [ничего]» (20:52).

Понимание отсутствия этих недостатков [у Бога] очень близко к необходимому знанию $^{65}$ .

И Закон провозглашает отсутствие у Него (преславен Он!) именно таких недостатков, постижение которых близко к необходимому знанию. А на те, чье отсутствие далеко от необходимых, первичных знаний, Закон намекает, отмечая, что таковые ведомы [лишь] меньшинству людей, не в одном айате Писания говоря: «Но большинство людей не ведают [о сем]». Это, в частности, слова Его (всевышен Он!):

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Атамм (أَثَمَّ) и <u>а</u>фдал (أَفُضَل).

<sup>57</sup> Ac-c<u>a</u>баб аль-х<u>и</u>кми (السَّبَب الحِكْمِي).

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> *Cyκ<u>y</u>m* (سُکُوْت).

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> M<u>a</u>ym (مَوْت).

<sup>60</sup> Табарака ва-та'аля (تَبَارَكَ وَتَعَالَى).

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Наум (نَوْم).

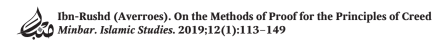
<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Та'<u>а</u>ля (تَعَالَى).

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Нисй<u>а</u>н (نِسْيَان) и х<u>а</u>та' (خَطَأ).

 $<sup>^{64}\,</sup>$  В айате передается речь Моисея, обращенная к Фараону.

 $<sup>^{65}</sup>$  «Необходимое» – араб.  $\partial$ арури (ضَرُوْدِي); это знание, которое разум обязательно должен принять.

 $<sup>^{66}</sup>$  Аввал<u>и</u>ййа (أُوَّلِيَّةُ) – очевидные; аксиоматические.



«Воистину, сотворение небес и земли | [Дело] более великое, | Чем [вторичное] сотворение людей [в День воскресения], | Но большинство людей не ведают» (40:57);

Или: «Таково естество ( $\phi \underline{u}mpa$ ), | Коим Бог изначально наделил всех людей<sup>67</sup>, | Сотворенное же Богом нельзя изменить, | Это – вера правая, | Но большинство людей не ведают» (30:30).

#### [Религиозное доказательство отсутствия этих описаний]

Если спросят: «А каково доказательство – т.е. религиозное доказательство<sup>68</sup> – отсутствия у Него этих недостатков?», то на это мы отвечаем так. Доказательством тому служит наблюдаемая нами сохранность<sup>69</sup> сущих – они не приходят в расстройство. Знал бы Творец сон, ошибку, забвение или небрежность, сущие непременно расстроились бы. И на это указывает Бог (всевышен Он!) не в одном айате Своего Писания, как, например:

«Воистину Бог удерживает небеса и землю, | Чтоб они не сгинули – | Если бы стали они рушиться, | Никто кроме Него уже не удержит их» (35:41);

или: «Сохранение их (т.е. небес и земли) не затрудняет Его, | Всевышен Он и превелик» (2:255).

## [4.2. О телесности]

Если спросят: «А что скажешь о телесности<sup>70</sup>, является ли она одним из атрибутов, чье отсутствие у Творца (преславен Он!) Закон провозглашает, или же она относятся к числу тех, относительно которых он не высказывается?», то наш ответ следующий.

[Закон скорее утверждает телесность, нежели ее отрицает]

Из рассмотрения Закона явствует, что этот атрибут принадлежит к числу тех, о коих он не высказывается, хотя они стоят ближе к ясно утвержденным, чем к отрицаемым.

Ибо не в одном айате Досточтимого Писания говорится о лике и дланях $^{71}$ . И такие айаты могут создать впечатление, что телесность относится к атрибу-

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> То есть естественная, врожденная вера.

<sup>68</sup> Далиль шар'и (دَلِيْل شَرْ عِي).

<sup>69</sup> Xuф3 (حفظ).

<sup>70</sup> Джисмиййа (جسْمِيَّة).

 $<sup>^{71}</sup>$  «Лик» – араб. ваджх (جُــ́э); «длани» – йад $\underline{a}$ н, ед. ч. йад (بـ́е́). О лике см., например, айаты 2:115 и 28:88; о дланях – 5:64 и 38:75.

там, по которым Творец превосходит сотворенного, как это имеет место в случае с могуществом, волей и другими атрибутами, в коих соучаствуют Творец и сотворенное, но у Творца они наличествуют на более совершенный манер Вот почему многие из приверженцев ислама стали думать о Творце, будто Он есть несхожее с прочими телами тело несть несхожее с прочими телами тело мнение ханбалитов и многих из тех, кто следует за ними.

Я же полагаю, что в отношении этого атрибута подобает следовать по пути Закона, не оглашая ни его отрицание, ни его утверждение $^{75}$ . А если кто из представителей широкой публики $^{76}$  спросит о нем, то таковому надо ответить словами Его (всевышен Oн!) –

«Нет ничего подобного Ему; | Всеслышащ Он и всевидящ» (42:11),

запрещая ему задавать такие вопросы.

[Первая причина молчания Закона относительно телесности]

Этот запрет вызван тремя соображениями.

Во-первых, потому что постижение соответствующего смысла не стойт близко к известному самому по себе $^{77}$  – ни на один шаг, ни на два, и не на три. Ты убедишься в этом на примере того метода, которым мутакаллимы обосновывали бестелесность [Бога]. Согласно ему, [Бог] не есть тело, потому что было установлено, что всякое тело – возникшее $^{78}$ . А если их спросят о способе постижения того, что всякое тело возникшее, то они обратятся к вышеупомянутому доказательству, исходящему от возникшеения акциденций и от того, что не отлученное от возникшего – возникшее. Мы же показали $^{79}$ , что такое умозаключение не является аподиктическим $^{80}$ , а если оно и будет аподиктическим, то большинство широкой публики неспособно его постичь.

Кроме того, своим описанием Его (преславен Он!) в качестве самости $^{81}$  и атрибутов, дополнительных  $\kappa^{82}$  самости, мутакаллимы больше подводят

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Глаг. ф<u>а</u>дала (فَضَلَ).

<sup>73</sup> Атамму вуджудан (أَتَمُّ وُجُوْدًا).

<sup>74</sup> Араб.: مِسْم لَا كَالأَجْسَام; более распространенная формула: جِسْم لَا يُشْبِهُ سَائِرَ الأَجْسَام

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Соответственно н<u>а</u>фи (نَفْی) и исб<u>а</u>т (إثْبَات).

<sup>76</sup> Джумхүр (جُمْهُوْر).

<sup>77</sup> Ма'руф би-нафси-х (مَعْرُوْف بِنَفْسِه).

 $<sup>^{78}</sup>$  Бытие такового имеет временно́е начало; араб. мұхдас (مُحْدَث), в последующей фразе употребляется и однокоренное  $x\underline{a}$ дис (حَادِث).

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> См.: [10, с. 576– 578].

<sup>80</sup> Бурхани (بُرْ هَانِي). См.: [11, с. 557–558].

<sup>81 3</sup>am (ذَات).

<sup>82 3&</sup>lt;u>a</u>'uda '<u>a</u>ля (زَائِدَة عَلَى).

к утверждению о Его телесности, нежели отрицают за Ним таковую доказательством от отрицания за Ним возникновения.

Такова первая причина того, что Закон не провозглашает, что [Бог] не является телом.

#### [Вторая причина]

Указанный запрет обусловлен, во-вторых, тем обстоятельством, что с точки зрения широкой публики сущее — это вообразимое и ощущаемое $^{83}$ , а все, что не таково, относится к не-сущему $^{84}$ . Если же ей скажут, что имеется сущее, которое не есть тело, то публика такого не сможет вообразить, и для нее оно будет как бы не-сущим; тем более, когда говорят, что сие ни вне мира и ни внутри него, ни наверху и не внизу.

Вот почему группа, исповедующая  $^{85}$  телесность, считает «аннигиляторами» тех, кто таковую отрицает за Ним (преславен Oн!), а последние думают об утверждающих ее как о «плюрализаторах»  $^{86}$ .

#### [Третья причина:

(а) скепсис относительно лицезримости]

В-третьих, запрет вызван тем, что если провозглашать бестелесность, то в отношении Закона возникнут многие трудности, касающиеся потусторонней жизни ( $ma^{\prime}ad$ ) и других вопросов.

В частности, это относится к лицезримости<sup>87</sup>, о которой говорится в твердо установленной<sup>88</sup> Сунне. Ибо отрицание ее провозглашают [представители] двух толков – мутазилиты и ашариты. И данное убеждение<sup>89</sup> привело мутазилитов к отрицанию лицезримости. Что же касается ашаритов, то они вознамерились соединить обе позиции, но, сталкиваясь с трудностями, они здесь апеллировали к софистическим доводам, на слабость которых мы укажем ниже при рассмотрении вопроса о лицезримости.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Мутах<u>а</u>ййаль (مُتَخَيَّل) и махс<u>у</u>с (مَحْسُوْس).

 $<sup>^{84}</sup>$  ' $\underline{A}$ дам (عَدَم); в следующей фразе фигурирует однокоренное ма ' $\underline{\partial}$ ум (مَعْدُوْم).

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Глаг. *uʻm<u>а</u>када* (اِعْتَقَدَ).

<sup>86 «</sup>Негационисты» — араб. муляййиса (مُلَيِّسُهُ); от ляйс (الْيُسُهُ) как противоположность / отрицание термина айс (الْيُسُهُ), «бытие, сущее». «Плюралисты» — мукассира (مُعَطَّلُهُ). Оба эпитета редкие. Обычно порицательное обозначение «лишатели» (му'аттыла) прилагалось к тем, кто «лишает» Бога подобающего Ему свойства. Так ашариты называли мутазилитов за их отрицание самостных катафатических (утверждающих) атрибутов как реалий, отличных от Божьей самости. В свою очередь, мутазилиты «атрибутистами» (сыфатийа صُفَاتِيَّةُ) называли ашаритов, порой добавляя, что утверждение о дополнительных к Божьей самости извечных атрибутах равносильно исповеданию множества божеств. Собственно антропоморфистов мутазилиты называли «вульгарными» (хашуцййа وسُويَةُ самости).

 $<sup>^{87}</sup>$  Pу'йа (دُوُنِهُ). Речь идет преимущественно о лицезрении правоверными Бога в будущей жизни.

<sup>88</sup> Сабита (ثَابِثَة); т.е. надежно переданная, аутентичная.

<sup>89</sup> Убеждение в бестелесности Бога.

## [(б) скепсис относительно стороны]

Кроме того, [полагание], что Творец (преславен Он!) не является телом, на первый взгляд влечет за собой отрицание стороны<sup>90</sup>, так что весь Закон оказывается неопределенным<sup>91</sup>. Ведь возведение<sup>92</sup> пророков зиждется на том, что к ним Откровение<sup>93</sup> нисходит<sup>94</sup> с неба, и на этом основан собственно наш Закон. Я имею в виду тот факт, что Досточтимое Писание было ниспослано с неба, как об этом сказано [Богом] (всевышен Он!):

«Воистину Мы ниспослали его в ночь благословенную» (44:3).

И само ниспослание Откровения с неба зиждется на том, что Бог – на небе. Так обстоит дело и с тем фактом, что ангелы нисходят с неба и восходят к нему, как об этом сказано Им (всевышен Он!):

«К Нему восходит благое слово и доброе деяние» (35:10);

«Ангелы и Дух (*ap-Рух*) восходят к Нему» (70:4). «تَعْرُجُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ»

Словом, это касается всех тех выводов, к которым необходимо приводит [учение] отрицателей стороны, как об этом мы скажем ниже при рассмотрении вопроса о стороне.

## [(в) скепсис относительно движения]

И еще: провозглашение отрицания телесности непременно приводит к прямому отрицанию движения<sup>96</sup>. Тогда будет затруднительным постижение характера [Дня] воскресения<sup>97</sup>, когда Творец явится к воскрешенным людям и станет судить их, как об этом сказано Им (всевышен Он!):

«Он придет ( $\partial жa'a$ ) [вместе с] ангелами, рядами выстроившимися» (89:22).

<sup>90</sup> Джиха (جُهُدُ).

<sup>91</sup> Mymaw<u>a</u>бих (مُتَشَابه).

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Ба'с (بَعْث).

<sup>93</sup> Baxu (وَحْي).

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Действ. причастие *назиль*; от глаг. *назаля* (نَزَلَ).

<sup>95</sup> Архангел Гавриил; имеются и другие толкования.

<sup>96</sup> Харака (حَرَكَة).

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Xawp ( کَشْر ).

Также трудно иносказательно интерпретировать $^{98}$  известный хадис о нисхождении $^{99}$ , хотя он ближе к такой интерпретации, чем [айаты] о [Дне] воскресения. К тому же сказанное о [нисхождении Бога в День] воскресения – массово преданное $^{100}$  в Законе $^{101}$ .

#### [Остережение от разглашения иносказательного смысла]

Посему перед широкой публикой нельзя разглашать ничего такого, что может привести ее к отрицанию этих прямых [значений антропоморфных текстов]<sup>102</sup>. Ибо их воздействие на душу широкой публики связано с их восприятием в буквальном смысле. А если такие [тексты] подвергать иносказательному толкованию, то дело кончится одним из двух: или распространить иносказательные толкования на [все] подобные [тексты] Закона – тогда весь Закон порушится и сведется на нет; или о таких [текстах] сказать, что они относятся к числу непостижимых [для людей]<sup>103</sup>.

Все это грозит ликвидацией Закона, устранением его из душ людей. А человек, который так поступает, не осознает, какое великое преступление он совершает в отношении Закона.

А если внимательно всматриваться в доводы, к которым прибегают сторонники иносказательного толкования означенных вещей, то обнаруживается, что все таковые не принадлежат к числу аподиктических. К тому же прямые свидетельства Закона<sup>104</sup> более убедительны<sup>105</sup>, т.е. чаще склоняют к принятию<sup>106</sup> их. Тебе это явствует из нашего рассуждения относительно того доказательства, на основе которого они строят свое отрицание телесности. Оно тебе станет

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Та'у<u>и</u>ль (تَأُوِيْك).

<sup>99</sup> Хадис ан-нузуль (﴿مَدِيْتُ الْثُرُوْلُ). Согласно этому хадису, переданному у аль-Бухари [4, № 7494] и Муслима [5, № 1772/758], каждую ночь, в последнюю ее треть, Господь нисходит (глаг. назаля/таназаля) до ближайшего к земле неба, изрекая: «Кто взывает ко Мне, чтобы Я внял ему? Кто просит Меня, чтобы Я дал ему? Кто испрашивает у Меня прощения, чтобы Я простил ему?».

 $<sup>^{100}</sup>$  «Массово переданное» — араб.  $мутав \underline{a} mup$  (مُنَوَ اتَر); такие хадисы переданы, притом во всех звеньях, достаточно большим количеством лиц, которые не могли сговориться между собой. Хадис, не удовлетворяющий таким требованиям, характеризуется как  $\underline{a} x \underline{a} \partial$  (اَحَاد), «единичный».

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> Здесь под «Законом» скорее подразумевается именно Сунна.

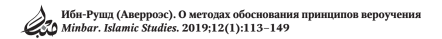
<sup>102</sup> Завахир, ед. ч. захир (ظُاهِر). Слово захир буквально означает «внешнее, наружное»; здесь подразумевается прямое / буквальное звучание текста.

<sup>103</sup> *Муташабихат* (مُثَشَّالِهَات). То есть читать «айат об аллегоризации» (3:7) согласно второй версии пунктуации, как о сем говорится в нашем предисловии к переводу.

الظَّوَاهِرِ الشَّرْعَيَّةِ) A3-3aBaxup aw-wap'uŭŭa (الظَّوَاهِرِ الشَّرْعَيَّةِ).

<sup>105</sup> Акна' (أَقْنَع).

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Тасд<u>ы</u>к (تَصْدِیْق).



ясным и в свете нижеследующего рассмотрения того доказательства, на котором обосновывают свое отрицание стороны.

#### [Свидетельства Закона в пользу неразглашения]

Свидетельством того, что Закон не вознамеривался разгласить перед широкой публикой отрицание означенного атрибута, для тебя может служить следующее: именно по причине отсутствия этого атрибута, т.е. телесности, в отношении души<sup>107</sup> Закон не стал разглашать перед широкой публикой, что собой представляет душа, как сказано в Досточтимом Писании:

«Тебя спрашивают о духе (*ар-рух*), | Отвечай: | "Дух – в ведении<sup>108</sup> одного лишь Господа, | Вам же дано знать [о сем] очень мало"» (17:85).

Ведь широкой публике трудно доказать, что есть некое сущее, каковое наличествует само по себе $^{109}$ , не будучи телом.

И было бы отрицание этого атрибута доступным [пониманию] широкой публики, в диспуте с неверным [царем]<sup>110</sup> [пророк] Авраам<sup>111</sup> (благословение Божье ему!)<sup>112</sup> довольствовался бы этим, сказав ему: «"Мой Господь есть Тот, Кто живит и мертвит", | [Тогда царь] воскликнул: | "Я [могу даровать] жизнь и смерть!"...»\* (2:258)<sup>113</sup>. Иначе [Аврааму] достаточно было бы сказать тому: «Ты есть тело, а Бог не есть тело, ибо всякое тело – возникшее (как об этом учат ашариты)».

Тем же [аргументом] довольствовался бы и Моисей (мир ему!)<sup>114</sup>, споря с Фараоном, претендовавшим на божественность<sup>115</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> Нафс (نَفْس).

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> Букв. «[относится] к делу / ведению» (амр).

مَوْجُوْد قَائِم بِذَاتِه .Apa6

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> По толкователям, с вавилонским царем Нимвродом.

 $<sup>^{111}</sup>$  В оригинале: aль-Халшль (الخليل), «Друг [Божий]»; это почетное прозвище закреплено за пророком Авраамом вслед за айатом <math>4:125 – «Воистину Бог сделал Авраама другом [Своим]» (وَاتَّخَذُ اللهُ إِبْرَ اهِيمَ خَلِيلًا).

صَلَّى أُلَّهُ عَلَيْهِ Apaő. صَلَّى أُلَّهُ عَلَيْهِ

<sup>113</sup> Далее в айате говорится: «Авраам сказал: | "Бог приводит солнце с востока, | Сделай, чтоб оно взошло с запада!" | И неверный оказался посрамленным; | Воистину Бог не благоприятствует | Неправедным [в их злых умыслах]».

<sup>«</sup>قَالَ إِبْرَ اهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَاثِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ» - «قَالَ إِبْرَ اهِيمُ فَإِنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ» - اللَّهُ Apa6. عَلَيْهِ السَّلامُ . Apa6.

<sup>115</sup> *Аль-илахиййа (الْإَلْهِيَّة)*. О Фараоновом самообожествлении говорится в айатах 26:29, 28:38 и 79:24; о его диспуте с Моисеем (и Аароном) относительно Бога – в айатах 20:49–55; 26:23–29.

Равным образом, [пророк Мухаммад] (благословение и умиротворение Божьи ему!) ограничивался бы этим в отношении Даджжаля  $^{117}$ , посвящая мусульман в ложности претензии того на божественность  $^{119}$ : «он – тело, а Бог – не тело». Нет же, но [Пророк] (мир ему!) сказал: «[он – одноглазый ( $\underline{a}$  'вар)], Господь же ваш – не одноглазый»  $^{*120}$ . Для указания на лживость [Даджжаля] он довольствовался упоминанием о присущем тому дефектном свойстве, чье отсутствие у Творца $^{121}$  (преславен Oн!) очевидно для разума каждого.

Все такие [учения], как ты видишь, суть нововведения $^{122}$  в исламе. И именно они служат причиной появления в нем тех толков, о которых предрек $^{123}$  Пророк $^{124}$ , [говоря] о разделении его общины $^{125}$ .

#### [4.3. Об описании Бога как света]

Могут спросить: раз Закон не провозглашал перед широкой публикой ни то, что [Бог] есть тело, ни то, что Он – не тело, то как ответить ей на вопрос, что Он собой представляет Ведь этот вопрос вполне естественен для человека, и тот не может не задавать его. Посему широкую публику не убедишь, если о существе, которое она уже признает, говорить ей, что у него нет сущности  $^{127}$ , так как не имеющее сущности не имеет и самости  $^{128}$ .

На вопрос широкой публики, говорим мы, надо ответить словами Закона, сказав, что [Бог] – свет $^{129}$ . Ибо этим описанием $^{130}$  Бог описал Себя в Досточ-

```
صَلَّى أُلَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .Apaб
```

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Араб. الدَّجَّال; Антихрист.

 $<sup>^{118}\,</sup>$  В оригинале: *аль-му'минун*, «уверовавшие [в Коран]».

<sup>119</sup> В оригинале: *ар-рубуб<u>и</u>ййа* (الرُّبُوْبِيَّة); от *ар-рабб* – «Господь».

<sup>120</sup> Хадис передает и аль-Бухари [4, № 7408], и Муслим [5, № 7363/2933].

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> Аль-Бари (البَارِي).

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Б<u>и</u>да', ед. ч. б<u>и</u>д'а (پِدْعَة).

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Глаг. <u>а</u>нба'а (أَنْبَأَ).

 $<sup>^{124}</sup>$  В оригинале: aль-мустафа (المُصْطُفَى), «избранник [Божий]» – почетное прозвище пророка Мухаммада.

<sup>125</sup> Умма (أَفَّةُ). Согласно означенному хадису, который приводится у Абу-Дауда [12, № 4596], Ибн-Маджи [13, № 3991] и ат-Тирмизи [14, № 2640], община Пророка разделится на 73 толка; в некоторых версиях далее говорится, что все эти толки обречены («в Аду») кроме одного [12, № 4597; 13, № 3992–3993; 14, № 2641], но аутентичность версии с таким дополнением оспаривается многими хадисоведами. Менее распространена версия (внешестикнижная), по которой все толки спасутся, кроме одного. См. также примечание 218 и соответствующий основной текст.

<sup>126</sup> Ма хува (مَا هُوَ).

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Maxuŭŭa (مَاهِيَّة).

<sup>128 3</sup>am (ذَات).

<sup>129</sup> Hyp (نُوْر).

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Васф (وَصْف).

тимом Писании на манер того, как вещь описывается атрибутом $^{131}$ , которое есть ее самость:

«Бог - свет небес и земли» (24:35).

И им же Его описал Пророк (благословение и умиротворение Божьи ему!) в аутентичном $^{132}$  хадисе, согласно которому в ответ на вопрос «Видел ли ты Господа твоего?» он (мир Ему!) воскликнул: «[Он -] свет; как я мог его увидеть?!» $^{133}$ 

Также в хадисе о Небошествии<sup>134</sup> говорится, что по приближении его (благословение и умиротворение Божьи ему!) к Предельному лотосу<sup>135</sup> тот окутался светом, который не давал взгляду [Пророка] взирать на Лотос или на Него (преславен Oн!)<sup>136</sup>.

Согласно еще одному хадису, приводимому в своде Муслима, «Бог скрыт такой завесой из света, что если ее приподнять, [истинное Его сияние] обожжет взор смотрящего» $^{*137}$ , а в другой версии хадиса упомянуто о семидесяти завесах из света  $\mathrm{Ero}^{**138}$ .

Да будет тебе известно, что это сравнение очень подходяще в отношении Творца $^{139}$  (преславен Он!). Ибо здесь сочетается и [представление] о том, то Он нечто чувственное, которое зрение не в силах постичь, и уразумение $^{140}$ , что Он вместе с тем не есть тело. Ведь для широкой публики сущее $^{141}$  – это чувствен-

Версия о свете - внешестикнижная.

<sup>131</sup> Сыфа (صِفَة).

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> С<u>а</u>бит (ثابت).

 $<sup>^{133}</sup>$  Вместо чтения *нурун анна ара-Х* иные читают: *нуранийун ара-Х*. Хадис приводят и Муслим [5, № 443/178], и ат-Тирмизи [14, № 3282]. У Муслима дается и такая версия ответа: «Я видел свет» (رَ أَيْثُ نُوْرً ) см.: [5, № 444/178].

<sup>134</sup> Аль-исра' (الإسراء).

<sup>135</sup> Сидрат аль-мунтаха (سِدْرَة الْمُنْتَهَى).

 $<sup>^{136}</sup>$  О небесном Лотосе и таинственном его покрытии (без конкретизации) говорится в айатах 53:14 $^{-16}$  («У Предельного лотоса - | Там, где обитель райская, | Когда Лотос покрыло такое!..». «عندَ سِدْرَ ةَ الْمُنْتَهَى \* عِندَهَا جَنَّهُ الْمُأَوِّى \* إِذْ يَغْشَى السَّدْرَةَ مَا يَغْشَى  $^{\circ}$ 

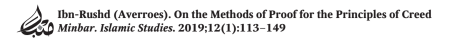
رَمِنْ خُلْقِهِ). См.: [5, № 445/179]. Здесь в конце добавлено: из его тварей (مِنْ خُلْقِهِ).

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Эта вторая версия – внешестикнижная.

<sup>139</sup> Аль-Халик (الخَالق).

<sup>140</sup> Афхам, ед. ч. фахм (فُهُمْ).

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Мауджуд (مَوْجُوْد).



ное $^{142}$ , а не-сущее $^{143}$  – не чувственное. А раз свет является наивозвышенным из чувственных предметов, то именно ему должно уподобляться наивозвышенное из сущих.

Есть еще одна причина, почему [Бога] подобает называть светом. Дело в том, что отношение Его бытия к разумам<sup>144</sup> людей глубоких знаний<sup>145</sup>, при взирании на Него разумом своим, схоже с отношением к солнцу глядящих на него глаз людей, точнее – летучих мышей<sup>146</sup>. Поэтому описание подходит для обоих разрядов людей и является истинным.

Наконец, поскольку Бог (благословен Он и всевышен!) выступает и причиной  $^{147}$  сущих, и причиной нашего постижения их, и поскольку таково и отношение света к цветам, т.е. служит причиной и их актуального  $^{148}$  существования, и нашего видения их, то Бог (благословен Он и всевышен!) вполне справедливо именует Себя светом.

И если о Нем говорить как о свете, то не возникает сомнения относительно [Его] лицезрения [людьми], каковое упоминается в [свидетельствах Закона о] будущей жизни<sup>149</sup>.

## [Заключение о телесности]

Из приведенного рассуждения тебе явствует, каково первоначальное вероучение $^{150}$  в этой религии $^{151}$  касательно данного атрибута $^{152}$  и какое нововведение $^{153}$  потом возникло на сей счет. Закон $^{154}$  хранит молчание в отношении этого атрибута, так как наличие в невидимом $^{155}$  некоторого сущего, что не является телом, признает лишь тот, кто посредством доказательства $^{156}$  постиг, что

<sup>142</sup> Или: ощутимое; араб. махсус (مَحْسُوْس).

<sup>143</sup> *Ма'дум* (مَعْدُوْم).

<sup>144 &#</sup>x27;Укуль, ед. ч. 'акль (عُقُل).

مارً الرَّ اسِخُونَ فِي الْعِلْمِ Ар-расихун фи аль- чльм (الرَّ اسِخُونَ فِي الْعِلْمِ); аллюзия на айат 3:7.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Хафафиш, ед. ч. хуффаш (خُفَّاش).

<sup>147</sup> Сабаб (سَبَب).

<sup>148</sup> Би-ль-фи'ль (بالفِعْل).

 $<sup>^{149}</sup>$  В оригинале:  $\mathit{мa'ad}$  (مَعَاد), «возвращение» к Богу. О данных свидетельствах было сказано выше, в предисловии к переводу.

 $<sup>^{150}</sup>$  Aль-и'тик ad аль-aвваль (الإعْتِقَاد الْأُوَّل).

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> *Шарц'а* (شَرِيْعَة); речь идет об исламе.

<sup>152</sup> Телесности.

<sup>153</sup> Bud'a (بَدْعَة).

<sup>154</sup> *Шар'* (شَرْع).

 $<sup>^{155}</sup>$  Аль-га'иб (الْغَائِب). Здесь под «невидимым» понимаются небесные реалии, особенно Бог и его атрибуты. Ему противолежит «видимое» (аш-шахид الْشَاهِد) – наблюдаемые нами реалии, особенно человек и его свойства.

<sup>156</sup> Бурх<u>а</u>н (بُرْ هَان).

в видимом<sup>157</sup> имеется некоторое сущее с таким атрибутом, – душа. Но поскольку постижение этого понятия<sup>158</sup> в отношении души недоступно широкой публике, то таковая не способна уразуметь наличие сущего, которое не есть тело. А коль скоро для нее закрыто<sup>159</sup> познание [данной] истины<sup>160</sup>, то для нее закрыто и познание означенного понятия в отношении Творца<sup>161</sup> (преславен Oн!).

## [4.4. O стороне]<sup>162</sup>

Что касается этого атрибута [«сторона»], то люди [нашей] религии с самого начала признавали его, покуда таковую не стали отрицать мутазилиты, а вслед за ними поздние ашариты, такие как Абу-ль-Маали [аль-Джувайни] и другие приверженцы его мнения.

## [Закон признает сторону]

Однако все прямые [свидетельства]<sup>163</sup> Закона предполагают утверждение<sup>164</sup> стороны. Таковы, например, слова Его (всевышен Oн!):

«В тот [Судный] день восемь [ангелов] | Вознесут над собой престол Господа их» (69:17);

или: «Он правит делами [всеми], от неба до земли, | И все они восходят к Нему | В день, что будет длиться тысячу лет по исчислению вашему» (32:5);

или: «К Нему восходят ангелы и Дух» (70:4);

или: «Неужели вы уверены в том, | Что Тот, Кто на небесах, | [He] обрушит под вами землю» (67:16);

и многие другие айаты.

Если эти и подобные им айаты подвергнуть аллегорическому толкованию, то Закон обратится в сплошь иносказательный [текст] $^{165}$ ; а если объявить их из числа неопределенных $^{166}$ , то Закон будет весь неопределенным! Но ведь все

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> *Аш-шахид*. См. примечание 155.

<sup>158</sup> Телесности.

<sup>159</sup> Глаг. х<u>а</u>джаба (حَجَبَ).

<sup>160</sup> Йакын (يَقِيْن).

<sup>161</sup> Аль-Бари (البَارى).

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> «Сторона» – араб. *дж<u>и</u>ха* (جِهَةُ).

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> Зав<u>а</u>хир (ظُوَ اهِر). См. примечание 102.

<sup>164</sup> Исбат (اثْبَات).

<sup>165</sup> My'авваль (مُؤَوَّل).

<sup>166</sup> Mymau<u>a</u>бих<u>а</u>m (مُتَشَابِهَات).

религии зиждутся на том, что Бог [находится] на небе, что оттуда нисходят ангелы с откровениями пророкам, что с неба низошли Писания и к нему было вознесение<sup>167</sup> Пророка (благословение и умиротворение Божьи ему!), дошедшего до Предельного лотоса. И все философы<sup>168</sup> единогласны в том, что Бог и ангелы [находятся] на небе, как на этом сходятся все религии.

#### [Сторона не подразумевает места]

Отрицатели стороны пришли к ее отрицанию из-за предположения, что с ее утверждением надо признавать и место $^{169}$ , а утверждение места влечет за собой утверждение телесности. Мы же говорим, что все это необязательно, ибо сторона есть нечто иное, нежели место.

В самом деле, стороны представляют собой либо окружающие поверхности<sup>170</sup> самого тела, каковых шесть, почему и говорят, что у животного есть верх и низ, право и лево, перед и зад; либо поверхности другого тела, окружающего его и имеющего шесть сторон. Стороны, которые суть поверхности самого тела, никак не служат ему местом. Но поверхности тела, объемлющие данное тело, выступают местом для него – таковы, например, [внутренние] поверхности воздуха, окружающие человека. Также и [внутренние] поверхности небесной сферы<sup>171</sup>, окружающие [внешние] поверхности воздуха, служат местом для воздуха. Аналогичным образом небесные сферы, окружающие одна другую, служат местом друг для друга. Но за поверхностью внешней, [последней] сферы, как сие установлено, не находится какого-либо тела: иначе за этим телом должно было бы располагаться еще одно тело, и так до бесконечности. Стало быть, поверхность последнего в мире тела никак не есть место, ибо в нем не может находиться некоторое тело, поскольку всякое место допускает наличие в нем какого-то тела.

Итак, если будет доказано наличие сущего в данной стороне, то таковое должно быть не-телом; и то, бытие чего там невозможно, — обратно тому, о чем полагают эти люди $^{172}$ , а именно сущее, которое есть тело, а не сущее, которое не является телом.

السْرَاء) Исра' (اسْرَاء).

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Хукам<u>а</u>', ед. ч. хак<u>и</u>м (حَكِيْم); букв. «мудрецы».

<sup>169</sup> Мак<u>а</u>н (مَكَان).

<sup>170</sup> Сутух, ед. ч. сатх (سَطْح).

<sup>«</sup>Небесная сфера» – араб. фаляк (الْقَلَّة), мн. ч. афляк. Согласно подразумевающейся здесь космологической / аристотелевской схеме, в центре мира расположена шарообразная Земля; Землю окружают вложенные друг в друга (как матрешки) восемь сфер; к каждой из первых семи сфер прикреплено по одному светилу (Луна, Меркурий, Венера, Солнце, Марс, Юпитер, Сатурн); далее следует сфера неподвижных звезд (с остальными, известными тогдашней науке звездами – немногим более одной тысячи); вне этой сферы нет ни пустоты (халя (халя), ни полноты (маля).

<sup>172</sup> Отрицатели стороны.

И [оппоненты] не могут сказать, что за пределами мира есть пустота  $^{173}$ , ибо в теоретических науках $^{174}$  доказана невозможность пустоты. Ведь пустота есть не что иное, как измерения (т.е. длина, ширина и глубина) $^{175}$ , где нет никакого тела, — если снять с нее измерения, та обратится в ничто $^{176}$ . А при полагании пустоты сущей непременно следует, что акциденции $^{177}$  [могут] наличествовать не в теле, поскольку измерения — это акциденции, непременно относящиеся к категории «количество» $^{178}$ .

#### [О пространстве вне Вселенной]

Вместе с тем в древних учениях и ушедших в прошлое религиях<sup>179</sup> говорилось, что означенная локальность<sup>180</sup> есть обитель<sup>181</sup> духовных [существ], под коими подразумевали Бога и ангелов. Ибо эта локальность не служит местом, и его не охватывает время, поскольку всякое охваченное временем и местом – уничтожающееся<sup>182</sup>. Отсюда можно заключить, что тамошнее не является ни возникшим, не уничтожающимся.

Это можно понять из следующего рассуждения. Раз не может иметься ничего, кроме данного чувственного сущего<sup>183</sup> или небытия<sup>184</sup>, и раз само собой очевидно, что сущее соотносится с бытием<sup>185</sup>, т.е. о нем говорят «сущее» в смысле «в бытии», поскольку нельзя сказать «сущее в небытии», то если имеется сущее, каковое есть наидоступнейшее<sup>186</sup> из сущих, то его подобает соотнести с наидоступнейшей из частей этого чувственного бытия — с небесами. И именно ввиду достоинства означенной части Им (благословен Он и всевышен!) сказано:

«Воистину творение (*хальк*) небес и земли величественнее творения людей, | Но большинство людей не ведают [о сем]» (40:57).

<sup>(</sup>خُلاء) 'Xaля'

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Аль-'уліом ан-назар<u>и</u>ййа (العُلُوْم النَّظَرِيَّة); в фальсафе (аристотелевской / перипатетической традиции) невозможность пустоты обосновывается в рамках физической науки.

<sup>175</sup> Аб'ад, ед. ч. бу'д (بُعْد).

<sup>176 &#</sup>x27;Adam (عَدَم).

<sup>177</sup> А'рад, ед. ч. 'арад (عَرَض).

 $<sup>^{178}</sup>$  В фальсафе выделяются десять категорий: «субстанция» и девять разрядов «акциденции» («количество», «качество», «где», «когда» и т.д.). Для своего бытия акциденция нуждается в субстрате, субстанции (в данном случае — теле).

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> «Учения» – араб. <u>ара</u>' (آرَاء); «религии» – шар<u>а</u>'и' (شَرَائِع).

<sup>180</sup> Mayды' (مَوْضِع).

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Маскан (مَسْكَن).

 $<sup>\</sup>Phi_{\underline{a}}$ сид (فَاسِد); т.е. тленное / переходящее, будучи возникшим ( $\kappa_{\underline{a}}$ 'ин کَائِن).

<sup>183</sup> Mayðжyð (مَوْجُوْد).

<sup>184 &#</sup>x27;Адам (عَدَم).

<sup>185</sup> Bydжyd (وُجُوْد)

<sup>(</sup>أَشْرَف <u>A</u>wpaф (أَشْرَف)

И все это совершенно понятно для людей глубоких знаний<sup>187</sup>.

## [Заключение о стороне]

Из сказанного явствует, что утверждение стороны обязательно 188 и в плане религии, и в плане разума; что с этим явился Закон, и на этом он зиждется; что отрицание этого положения чревато уничтожением [всех] религий; что трудность в разъяснении этого понятия при отрицании телесности связана с отсутствием его аналога в видимом 189 [мире].

И именно поэтому Закон не разглашает отрицание тела в отношении Творца<sup>190</sup> (преславен Он!), поскольку широкая публика признает определенное положение<sup>191</sup> в отношении невидимого в том случае, если наличие такого положения известно в отношении видимого. Например, поскольку знание служит непременным условием для бытия [видимого производителя], то оно является непременным условием и для бытия невидимого производителя<sup>192</sup>.

Но если данное положение в отношении невидимого таково, что его наличие в отношении видимого неизвестно для большинства [людей], и о нем ведают лишь глубокие в знаниях ученые, то Закон остерегает от стремления к разъяснению го, раз знание о нем не нужно широкой публике, как то имеет место в случае со знанием о душе; или же приводит для публики пример из видимого, коли познание такового ей нужно для достижения счастья, пусть этот пример и не тождествен самой вещи, которую хотят разъяснить, как то имеет место в отношении многих вещей из модусов удущей жизни знания.

## [4.5. Об аллегорическом толковании]

Что касается опасения<sup>196</sup> отрицателей стороны, то опасаемое и не приходит на ум широкой публике, особенно если перед ней не разглашать, что Он не является телом. Во всем этом подобает следовать велению Закона, не подвергать аллегорическому толкованию то, относительно чего Закон не дозволял такого толкования.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> См. примечание 145.

<sup>188</sup> Ваджиб (وَاجِب).

الشَّاهِد) Au-waxud (الشَّاهِد).

<sup>190</sup> Аль-Халик (الخَالِق).

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> Хукм (حُكْم).

<sup>192</sup> Ас-сани (الصَّانِع).

ا (مَعْرِفَة) Ma'puфa (مَعْرِفَة).

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> *Аху<u>а</u>ль*, ед. ч. *халь* (حَالَ).

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> В оригинале:  $мa'\underline{a}\partial$  (مَعَاد), «возвращение» к Богу.

 $<sup>^{196}</sup>$  Шубха (شُبْهَةُ); отрицатели опасаются локализации Бога в определенном месте, приводящей к представлению о Его телесности.

## [Три отношения к иносказанию]

Относительно таких вещей в Законе люди бывают трех разрядов. Один разряд – это те, которые не осознают связанных с данным понятием трудностей<sup>197</sup>, особенно если за данными вещами оставить их прямое [звучание]<sup>198</sup> в Законе. К таковым относится большинство, это и есть широкая публика.

Люди другого разряда таковы, что в отношении означенных вещей у них возникли трудности, которые они не смогли преодолеть. Таковые выше массы<sup>199</sup>, но ниже ученых<sup>200</sup>. Именно по отношению к данному разряду имеется неопределенность<sup>201</sup> в Законе, и именно их порицает Бог<sup>202</sup> (всевышен Он!). Для ученых же и массы нет ничего неопределенного в Законе. В этом смысле и подобает понимать неопределенность<sup>203</sup>.

## [Сравнительный пример трех разрядов]

Приключившееся с данным разрядом в отношении Закона напоминает приключающееся, например, с пшеничным хлебом, который служит полезной пищей для большинства организмов, но оказывается вредным для немногих из них. Так обстоит дело и с религиозным учением<sup>204</sup>: оно полезно для большинства, но может вредить меньшинству, как о сем сказано Им (всевышен Он!) – «Притчей [Бог] сбивает с пути только нечестивцев» (2:26).

Однако в случае с айатами Досточтимого Писания такое имеет место касательно малого числа из них и в отношении меньшинства людей. И чаще всего таковыми выступают айаты, извещающие о вещах из [области] невидимого, для которых нет аналога в видимом, и они изображаются посредством того сущего из [области] видимого, что самое близкое к ним и наиболее похожее на них. Но случается, что некоторые люди принимают сам образ за символизируемое им<sup>205</sup>, впадая в замешательство и сомнение. Это, собственно, и есть то, что в Законе именуется «неопределенным».

Вместе с тем ничего подобного не происходит ни с учеными мужами, ни с широкой публикой, ибо эти два разряда суть истинно здоровые люди, и благоприятная пища подходит организмам здоровых, тогда как те суть больные,

<sup>197</sup> Шукұк, ед. ч. шакк (شَكُ).

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> *Захир*. См. примечание 102.

<sup>199 &#</sup>x27;Амма (عَامَّة).

<sup>200 &#</sup>x27;Уляма' (عُلَمَاء).

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> Ташабүх (تَشَابُه).

 $<sup>^{202}\,</sup>$  В «айате об аллегорическом толковании» (3:7), приведенном выше, в Предисловии.

 $<sup>^{203}</sup>$  То есть «неопределенные» / муташ $\underline{a}$ бих $\underline{a}$ т, о которых говорится в айате 3:7.

<sup>204</sup> Τa'πum map'u (قعايم شَرْ عي).

 $<sup>^{205}</sup>$  Соответственно мис $\underline{a}$ ль (مِثَال ) и мум $\underline{a}$ ссаль би-x (مُمَثَّل بِه).

а больных – меньшинство. Посему и сказано Им (всевышен Он!): «Те [люди], чьи сердца уклонились [от истины], | Обращаются к неопределенному в нем ради путаницы, | Толкуя его [по своему произволу]»  $(3:7)^{206}$ . Это сказано именно о людях спора и прений<sup>207</sup>.

#### [Вред от распространения аллегорических толкований]

Самое тяжкое из того, чему подвергалась религия со стороны сего разряда, это их аллегорическое толкование многого из [свидетельств Закона], чье прямое [звучание], как они полагали, не [выражает подлинный смысл], и их заявление, будто именно это толкование подразумевается здесь, а Бог явил таковое в виде неопределенного ради испытания и проверки рабов Его. Боже упаси от таких дум о Нем!

Мы же говорим, что Досточтимое Писание Бога недосягаемо<sup>208</sup> в плане ясности и отчетливости. Посему, насколько же далеко расходился с целью Закона тот, кто не-неопределенное назвал неопределенным, а затем, аллегорически истолковав это якобы неопределенное, заявил всем людям, что они обязаны исповедовать данное толкование, наподобие утверждения [мутакаллимов] касательно айата о восшествии [Бога] на Престол<sup>209</sup> и других [айатов], чье прямое [звучание] они считали неопределенным!

Короче говоря, большинство толкований, о которых они утверждают как о преследуемой в Законе цели<sup>210</sup>, таково, что при внимательном рассмотрении обнаруживается, что оно и не зиждется на [аподиктическом] доказательстве, и не имеет того воздействия на широкую публику, каковое имеет прямое [звучание] в плане принятия его и действия в соответствии с ним. Ведь в отношении широкой публики первичной целью от знания<sup>211</sup> выступает действие<sup>212</sup>; посему, что полезнее в аспекте действия, то и достойнее; а в отношении ученых мужей преследуются обе вещи – и знание, и действие.

# [Сравнительный пример наслоения толкований]

Примером того, кто аллегорически истолковал что-то из Закона, заявил о таком толковании как о преследуемой в Законе цели и разглашал его перед

<sup>206</sup> Полный арабский текст айата приведен в Предисловии.

 $<sup>^{207}</sup>$  «Спор» – араб.  $\partial m\underline{\alpha}\partial an$ ь, «прения» –  $\kappa an\underline{s}M$ ; здесь два обозначения скорее синонимичные. Ибн-Рушд обыгрывает слово  $\kappa an\underline{s}M$  как спор / прения и слово  $\kappa an\underline{s}M$  (в русской передаче – калам) как обозначение теологического направления, к которому относятся ашариты.

<sup>208</sup> Му'джиз (مُعْجِز).

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Аль-Истива' 'аля аль-'арш (الإسْتُوَاء عَلَى الْعَرْش).

<sup>210</sup> Μακςνδ (مَقْصُوْد).

<sup>211 &#</sup>x27;Ильм (علم)

<sup>212 &#</sup>x27;Амаль (عُمَل).

широкой публикой, служит человек, который обратился к лекарству, составленному искусным врачом для охраны здоровья всех людей или большинства их, но этот совокупный<sup>213</sup> состав не подошел ему из-за негодности его [телесной] смеси<sup>214</sup>, каковая бывает лишь у меньшинства людей, и этот человек принялся утверждать, что какой-то компонент в том лекарственном общеполезном составе, прямо по имени названный тем первым врачом, таков, что под ним подразумевается не то лечебное средство, которое на языке обычно обозначается данным именем, но другое средство, на каковое это имя, посредством отдаленной метафоры<sup>215</sup>, может указать. И из совокупного состава этот человек удалил то первоначальное средство, заменив его на средство, о котором он подумал как о подразумеваемом у первого врача, и заявив: «Вот это и имел в виду первый врач!»

Потом нашлись другие, кто, пронаблюдав порчу смесей [некоторых] людей по причине данного лекарственного состава, вознамерились исправить этот состав путем замены некоторых компонентов иными, нежели в первосоставе.

Когда и от [преобразованного] состава у [некоторых] людей возник недуг иного вида, нежели первый недуг, то появился третий человек, который касательно компонентов данного состава дал толкование, отличное и от первого, и от второго.

Затем от такого состава у [некоторых] людей возник третий вид недуга, отличный от двух предыдущих, – и появился четвертый толкователь, иначе толкуя еще один компонент, отчего возник четвертый вид недуга, отличный от прежних.

По прошествии времени то совокупное лекарство настолько подверглось перетолкованию и изменению в отношении его компонентов, и от него у людей возникли такие различные недуги, что в отношении большинства людей лекарственный состав перестал давать пользу.

## [Роль аллегорических толкований в разобщении мусульман]

Именно так дело обстоит с подходом к нашей религии со стороны возникших в нем толков<sup>216</sup>. Ибо каждый из этих толков давал ее [текстам] толкование, отличное от толкования другого, утверждая о таком толковании как о соответствующем намерению Закононосителя<sup>217</sup>, так что Закон разорвался в клочья, далеко отклонившись от первоначального статуса.

<sup>213 &</sup>lt;u>A</u>'3aм (أُعْظُم).

 $<sup>^{214}</sup>$   $\mathit{Musadm}$  (عزاج) – присущая данному организму комбинация четырех первоэлементов (земли, воды, воздуха и огня).

<sup>215</sup> Исти'<u>а</u>ра (اِسْتِعَارَة).

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Ф*ирак*, ед. ч. ф*ирка* (فِرْقَة).

<sup>217</sup> Сахиб аш-шар' (صَاحِب الشَّرْع); т.е. пророк Мухаммад.

Зная о том, что такое непременно случится с его Законом, Закононоситель (благословение и умиротворение Божьи ему!) сказал: «Моя община (умма) разделится на семьдесят два толка, и все они [пребудут] в Аду, кроме одного»\*<sup>218</sup>. А под «одним» он подразумевал толк, который следовал прямому [звучанию] Закона, не подвергал его аллегорическому толкованию, разглашая таковое перед людьми.

[Аль-Газали причинил вред и философии, и религии]

Если ты взглянешь на порчу, от каковой ныне наша религия страдает вследствие аллегорического толкования, ты убедишься в правильности означенного сравнения<sup>219</sup>. Первым, кто пошел на изменение такого совокупного лекарства, были хариджиты, за ними – мутазилиты, потом – ашариты, далее – суфии, а аль-Газали выпустил воду из берегов<sup>220</sup>.

Ибо перед широкой публикой тот разгласил всю философию<sup>221</sup>, раскрыв воззрения философов<sup>222</sup> соответственно его пониманию – в книге, которую он назвал «Цели»<sup>223</sup>, утверждая, что написал сию для [последующей] их критики. Затем составил книгу «Опровержение философов»<sup>224</sup>, где обвиняет философов в ереси<sup>225</sup> по трем вопросам<sup>226</sup>, поскольку в отношении их, как он полагал, философы нарушают консенсус<sup>227</sup>, а их [учение] по некоторым вопросам он отнес к [порицаемому] нововведению<sup>228</sup>; и здесь привел ряд сеющих сомнение аргументов и приводящих в замешательство рассуждений, которые многих людей увели и от философии, и от религии. Но в своей книге «Жемчужины Корана»<sup>229</sup> аль-Газали указал, что сказанное им в «Опровержении» есть лишь диалектические рассуждения и что истину<sup>230</sup> он изложил [лишь] в сокрытом от

 $<sup>^{218}</sup>$  Такая версия в 72 толка (вместо 73) — внешестикнижная и малораспространенная. См. примечание 125.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> Приведенного выше сравнения с судьбой лекарственного состава.

جَرَى الْوَادِي فَطَمَ عَلَى الْقَرِيِّ:полный текст максимы;فَطَمَ الْوَادِي عَلَى الْقَرِيِّ. Араб

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> Х<u>и</u>кма (حَكْمَة).

<sup>222</sup> Xvкама' (حُكَمَاء).

 $<sup>^{223}</sup>$  Аль-Макасыд (الْمَقَاصِد); полная форма – <math>Mакасыд аль-фаласифа (الْمَقَاصِد), «Цели философов».

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> Тахафут аль-фалясифа (تَهَافُت الْفَلْاسِفَة).

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> Глаг. каффара (كَفَّر).

 $<sup>^{226}</sup>$  Об извечности мира, о Божьем знании единичных вещей универсальным образом и об отрицании телесного воскрешения.

<sup>227</sup> Иджма' (إجْمَاع).

<sup>228</sup> Глаг. бадда'а (بَدُّعُ).

<sup>229</sup> Джавахир аль-Күр'ан (جَوَاهِرِ القُرْآنِ).

<sup>230</sup> То есть подлинные его взгляды; араб. хакк (حَقّ).

тех, кто не способен понять его<sup>231</sup>. А в своей книге «Ниша светов»  $^{232}$  он, говоря о рангах познающих Бога<sup>233</sup>, отмечает, что все таковые заслонены  $^{234}$ , кроме исповедующих  $^{235}$ , что Бог (преславен Он!) — иной, нежели двигатель первого неба, и что именно от Него исходит  $^{236}$  этот двигатель. Это признание с его стороны в том, что он исповедует учения философов в [рамках] теологических дисциплин $^{237}$ , тогда как не в одном месте им говорится, что их теологические дисциплины суть [лишь] предположения  $^{238}$ , в отличие от прочих их дисциплин. А в «Избавляющем от заблуждения» он набросился на философов, замечая, что знание обретается посредством уединения  $^{239}$  и медитации  $^{240}$ , и что этот ранг из рода пророческих рангов в знании  $^{241}$ . То же самое возглашено им в «Алхимии счастья»  $^{242}$ .

По причине этой путаницы и сумятицы люди разделились на два лагеря: одни взялись за порицание философов и философии, другие — за аллегорическое толкование Закона, желая свести его к философии. Но все это неправильно. Ибо Закон подобает принять в его прямом [звучании], перед широкой публикой не разглашая [манер] согласования между ним и философией. Ведь разглашение такового есть разглашение заключений философии перед публикой без того, чтобы у нее было доказательство данных заключений. И все это недопустимо, т.е. нельзя разглашать чего-нибудь из заключений<sup>243</sup> философии перед тем, у кого нет соответствующего доказательства, иначе таковой окажет-

<sup>231</sup> См.: [15, с. 39, 43]. «Сокрытое... его» — араб. аль-маднун би-х 'аля гайр ахли-х (المَصْنُوْن بِهُ عَلَى غَيْرِ أَهْلِهُ). Перу аль-Газали атрибутируют книгу под таким названием (см.: [16]), но аутентичность ее спорна. Заметим также, что в указанной книге «Жемчужины Корана» не называется некоторое сочинение под названием «аль-Маднун...», а в общих словах говорится об анонимном сочинении (сочинениях?), предназначенном для узкого круга читателей. Поэтому фигурирующая у Ибн-Рушда фраза «аль-маднун...» представляет собой лишь авторскую передачу высказывания аль-Газали в «Жемчужинах», и некорректно идентифицировать эту фразу в качестве названия означенной Газалиевой книги, как это сделано среди прочего в издании арабского текста «О методах...», легшего в основу настоящего перевода (см.: [17, с. 151]).

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Араб. Мишк<u>а</u>т аль-ану<u>а</u>р (مِشْكَاة الْأَنْوَار); см.: [18, с. 311].

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> '<u>А</u>рифун би-Лл<u>я</u>х (عَارِ فُوْن بِاللَّٰهِ).

 $<sup>^{234}</sup>$  Ед. ч.  $\mathit{махджуб}$  (مَحْجُوْب); заслонены от истинного Его постижения.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Глаг. и'т<u>а</u>када (اِعْتَقَدَ).

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> Глаг. с<u>а</u>дара (صَدَرَ).

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> В оригинале: аль-'ул<u>ю</u>м аль-ил<u>яхи</u>ййа (العُلُوْم الإلَهِيَّة), «божественные науки»; речь идет о метафизике-теологии, в рамках фальсафы известной также как аль-ил<u>я</u>хийй<u>а</u>т (الإلْهِيَّات).

<sup>238</sup> Тахминат, ед. ч. тахмин (تَخْمِیْن).

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Хальуа (خَلْوَة).

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Φ<u>и</u>κρα (فِكْرَة).

<sup>241</sup> См.: [19, с. 125-126].

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Apa6. *Кимийа' ac-ca'aða* (كيْمِيَاء السَّعَادَة); см.: [20, с. 447–448, 454–455].

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> *Нат<u>а</u>'идж*, ед. ч. нат<u>и</u>джа (نَتَيْجَةُ).

ся и ни с учеными мужами, согласующими<sup>244</sup> Закон и разум, и ни с широкой публикой, следующей прямому [звучанию] Закона. Такой поступок приводит и к нарушению положенного в отношении обеих вещей – философии и Закона<sup>245</sup> – у некоторых людей, и [к нарушению положенного] в отношении охраны их обеих у других.

Нарушение<sup>246</sup> положенного в отношении религии – в плане обнародования<sup>247</sup> в ней аллегорического толкования, каковое не должно обнародоваться. Нарушение положенного в отношении философии – также в плане обнародования некоторых ее понятий, каковые следует разглашать только в аподиктических книгах<sup>248</sup>. Охрана обеих – поскольку многие люди не видят того противоречия, которое берутся снять при данном их согласовании. Да и сам [аль-Газали] подчеркивал эту мысль, разъясняя способ согласования их, а именно в его книге «Различие между правоверием и ересью»<sup>249</sup>. Перечисляя здесь разряды аллегорических толкований, он категорически заявляет, что выступающий с аллегорическим толкованием<sup>250</sup> не [должен считаться] еретиком<sup>251</sup>, даже если своим толкованием таковой нарушит консенсус<sup>252</sup>.

Следовательно, кто поступает на вышеуказанный манер, тот в одном плане вредит Закону, в другом — философии, в третьем — им обоим. А поступок этого мужа $^{253}$  таков, что если внимательно рассматривать его, то явствует, что он самостным образом $^{254}$  вреден для обоих дел — философии и религии, [хотя] акцидентально $^{255}$  и полезен для них. Ибо обнародование философии перед неспособными к ней самостно влечет за собой или отмену $^{256}$  философии, или отмену религии, но от него акцидентально может следовать согласование между ними.

<sup>244</sup> Ед. ч. джами' (جَامِع).

 $<sup>^{245}~ \</sup>it Hap'$ ; но в последующем тексте употребляется также и обозначение  $\it wap \underline{u}$ ' $\it a$ , передаваемое нами как «религия».

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Ихл<u>я</u>ль (إخْلاَل).

<sup>247</sup> Ифс<u>ах</u> (إفْصناح).

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> То есть истинно доказательных, адресованных продвинутым в философии, без диалектических (полемических) и риторических (ориентированных на широкую публику) рассуждений.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Араб. ат-Тафрика байна аль-ислям ва-з-зандака (النَّقْرِ فَة بَيْن الإِسْلاَم وَ الزَّنْدَفَة) эта книга известна и под более пространным названием: «Критерии (файсал فَيْصَال различия...»; вместо ислям порой фигурирует иман (ایْمَان). Имеется русский перевод (см.: [21]).

مُؤُوِّل) Му'аввиль (مُؤُوِّل).

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Kaфup (كَافِر).

<sup>252</sup> См.: [21, с. 215, 228-230].

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> Аль-Газали.

<sup>254</sup> *Bu-3-3am* (بالذَّات).

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> Би-ль-'арад (بالعَرض).

<sup>256</sup> Ибтал (ابْطَال).

#### [Нет противоречия между религией и философией]

Правильным же является отказ от разглашения философии перед широкой публикой. Но раз ее разгласили<sup>257</sup>, то группе широкой публики, полагающей религию несогласной<sup>258</sup> с философией, следует знать, что это не так. Это относится и к тем из причисляющих себя к [людям] философии, кто полагает ее несогласной с религией. Каждый из двух разрядов должен понять, что в действительности он не постиг сущности<sup>259</sup> их обеих – ни сущности философии, ни сущности религии; и что мнение о несогласии религии с философией является или нововведением в религии (а не первоначальным положением), или ошибочным мнением в отношении философии, т.е. неправильным ее толкованием, как сие произошло с вопросом о [Божьем] знании единичных вещей<sup>260</sup> и прочими вопросами.

Именно ввиду этого мы были вынуждены разъяснить, в настоящей книге, основоположения религии. И если тщательно рассмотреть их, то обнаруживается, что они более соответствуют философии, нежели их аллегорическим интерпретациям. Также и касательно мнения, полагающего философию несогласной с религией, подобает знать, что причиной тому служит отсутствие глубокого знания и в философии, и в религии. Вот почему мы были вынуждены написать трактат о согласии<sup>261</sup> философии с религией – «Слово решающее»<sup>262</sup>.

#### [4.6. О лицезримости]

Раз это уже ясно, то вернемся к тому месту, где мы были $^{263}$ .

И мы говорим: из известных вопросов, относящихся к данной части $^{264}$ , нам остается [рассмотреть] вопрос о лицезримости $^{265}$ , ибо он может показаться входящим в эту часть, поскольку Им (всевышен Oн!) сказано: «Не постигают Его взоры, | Но Он постигает взоры [всех]» (6:103).

Вот почему мутазилиты отрицали лицезрение, отвергая все имеющееся в Законе хадисы<sup>266</sup>, несмотря на их многочисленность и общераспространенность<sup>267</sup>, чем те (мутазилиты) и навлекли на себя всяческие порицания.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> В указанных сочинениях аль-Газали.

<sup>258</sup> Мухалифа (مُخَالِفَة).

<sup>259</sup> Kyhx (كُنْه).

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Или: партикулярий; араб. *джуз'ийй<u>а</u>т* (جُزْئِیًّات).

<sup>261</sup> Мувафака (مُوَافَقَة).

<sup>262</sup> Араб. Фасл аль-макаль (الفَصْل الْمَقَال); более полное название трактата (имеются и другие версии): ...фи-ма байн аль-хикма ва-ш-шари а мин аль-иттисал (الإِنْصَال), «...о соотношении философии и религии», Имеется русский перевод, выполненный А. В. Сагадеевым: [9].

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> До отступления касательно аллегорического толкования.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Об отрицающих атрибутах.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Или: лицезрении; араб. *ру'йа* (رُوْيَةُ).

<sup>266</sup> В оригинале фигурирует синонимичное <u>асар</u> (اَقُارِ), ед. ч. <u>а</u>сар (اَقُارِ).

<sup>267</sup> Шухра (شُهُرُة). О таких свидетельствах Корана и Сунны было сказано в нашем Предисловии.

#### [О доводе мутазилитов в отрицание лицезрения]

Возникновение этой проблемы в отношении Закона обусловлено тем, что мутазилиты, веруя в бестелесность [Бога] (преславен Он!), полагали необходимым разглашать такое понимание перед всеми верообязанными<sup>268</sup>. Из отрицания же телесности, считали они, непременно следует отрицание стороны. А если отрицается сторона, то с ней отрицается и лицезрение, поскольку всякое зримое [должно располагаться] в какой-то стороне по отношению к зрящему.

Вот почему мутазилиты вынуждены были отвергать предания Закона<sup>269</sup>, полагая дефектными<sup>270</sup> хадисы как «единичные»<sup>271</sup>, каковые не обязательно дают<sup>272</sup> [достоверное] знание, тем более что им противоречит прямой [текст]<sup>273</sup> Корана, т.е. слова [Божьи] (всевышен Oн!) – «Не постигают Его взоры».

[Несостоятельность первого ашаритского обоснования возможности лицезрения]

Ашариты же пытались совместить оба исповедания<sup>274</sup> — отрицание телесности и возможность<sup>275</sup> чувственного лицезрения бестелесного, — но это оказалось им не под силу. Посему они обратились к софистическим, приукрашенным<sup>276</sup> аргументам<sup>277</sup>, т.е. таким, которые кажутся [истинными] аргументами, будучи ложными.

Похоже, с аргументами случается, как и с людьми. То есть среди людей могут встретиться и такой добродетельный<sup>278</sup>, который совершенен в своей добродетели, и такой, кто уступает тому по добродетели, и такой, кто притворяется добродетельным, не будучи им, – это лицемер<sup>279</sup>. Так обстоит дело и с аргументами: среди них есть и предельно достоверные<sup>280</sup>, и менее достоверные, и притворные – те, которые создают впечатление, что они достоверны, а в действительности ложны.

Что касается ашаритских рассуждений по данному вопросу, то некоторые из них направлены на опровержение мутазилитского доказательства [невоз-

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Ед. ч. мукалляф (مُكَلُّف).

والشَّرْع المَنْقُوْل), букв. «переданный Закон»; речь идет о хадисах.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Глаг. '<u>а</u>лляла (عَلَّكَ).

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> <u>Аха</u>д (آخاد); см. примечание 100.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Глаг. *ауджаба* (أُوْجَبَ).

<sup>273 3</sup>axup (ظاهر).

<sup>274</sup> Ед. ч. и тикад (اعْتقَاد).

<sup>275</sup> Джаваз (جَوَاز).

رَمُمَوَّ هَةً) мумавваха (سُوفِسْطَائِيَّة) /мумавваха (مُمَوَّ هَة).

<sup>277</sup> Худжадж, ед. ч. худжжа (حُجَّة).

<sup>278</sup> Фадыл (فَاضِل).

<sup>279</sup> Myp<u>a</u>'u (مُرَائِي).

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> «Достоверность» – йакын (يَقِيْن).

можности лицезрения], другие обосновывают возможность лицезрения бестелесного (т.е. из ее допущения не следует абсурда).

Против мутазилитского утверждения, по которому всякое зримое / видимое находится в определенной стороне по отношению к зрящему, ряд ашаритов высказывались в том смысле, что такое положение относится только к видимому $^{281}$ , но не к невидимому $^{282}$ , ибо это не то место, когда суждение $^{283}$  касательно видимого распространяется на невидимое, так что человек способен видеть не находящееся в какой-либо стороне и в силах видеть самой зрительной силой $^{284}$ , без глаза.

Они перепутали умственное восприятие<sup>285</sup> со зрительным. Ибо это разум в силах постичь не находящееся в какой-либо стороне, т.е. не в каком-либо месте. Зрительное же восприятие, как оно нам известно, требует, чтобы видимое им находилось в какой-либо стороне; и не в любой, а во вполне определенной. Оно также требует наличия известных условий, а именно трех вещей: присутствия света; прозрачного тела, опосредствующего между зрением и зримым; обладания зримого цветом. Отказ от этих самоочевидных условий в отношении зрения есть и отказ от первопринципов<sup>286</sup>, которые от природы известны всем, и аннулирование всех научных [положений] оптики и геометрии.

[Дополнительные рассуждения о первом обосновании]

Эти люди, т.е. ашариты, говорят, что одним из мест, в отношении которых суждение касательно видимого должно переноситься на невидимое, служит условие<sup>287</sup>; как, например, наше суждение, что всякое знающее есть живое, поскольку в видимом жизнь представляется<sup>288</sup> в качестве условия для наличия знания. Раз так, то мы говорим им: точно так же в видимом указанные вещи представляются в качестве условий для зрения – тогда приравняйте в отношении их невидимое к видимому, согласно вашему же основоположению<sup>289</sup>!

В своей книге «Умеренное»<sup>290</sup> Абу-Хамид [аль-Газали] вознамерился оспаривать означенную посылку, а именно «Всякое зримое [должно располагаться]

```
<sup>281</sup> Аш-шахид (الشَّاهِد); здесь «посюсторонний мир».
```

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Аль-г<u>а</u>'иб (الْغَائِب); «мир потусторонний».

<sup>283</sup> Хукм (حُكْم).

<sup>284</sup> Кувва мубсира (قُوَّة مُبْصِرَة).

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Идр<u>а</u>к (إُدْرَاكُ).

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> Ав<u>а</u>'иль (أَوَائِل).

<sup>287</sup> Шарт (شَرْط).

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> Глаг. з<u>а</u>хара (ظُهَر).

<sup>289</sup> Acn (أُصْل).

 $<sup>^{290}</sup>$  Араб. aль-Иктисад; полное название: аль-Иктисад фи аль-итикad (الْإِقْتِصَاد فِي الْإِعْتِقَاد), «Краткое изложение вероучения». О критикуемом у Ибн-Рушда Газалиевом рассуждении см.: [22, с. 74–75].

Отметим, что в арабском оригинале текста Ибн-Рушда вместо *аль-Иктисад* фигурирует *аль-Макасид*; это некорректно, поскольку под последним обозначением подобает понимать упомянутую выше книгу *Макасыд аль-фаласифа*, в которой, однако, нет означенного рассуждения. Впрочем, как указывают издатели, в одной рукописи на полях дана версия *аль-Иктисад*.

в какой-то стороне по отношению к зрящему», тем фактом, что человек видит свою самость<sup>291</sup> в зеркале, но его самость не [расположена] в противоположной ему стороне<sup>292</sup>. Ибо, поскольку он видит свою самость и поскольку эта самость не пребывает в том зеркале, которое [находится] в противоположной стороне, то таковой видит свою самость, не [располагаясь] в какой-либо стороне.

Но это – софистика. Ведь то, что человек видит, есть именно образ<sup>293</sup> своей самости. Данный же образ [расположен] в некоторой стороне по отношению к нему, если образ [находится] в зеркале, а зеркало – в некоторой стороне [по отношению к человеку].

#### [Несостоятельность второго обоснования]

Что касается аргументов, приводимых ашаритами в пользу возможности лицезрения бестелесного, то из них известны два. Первый из них – самый известный – гласит: вещь видится постольку, поскольку таковая либо обладает цветом, либо она есть тело, либо она есть цвет, либо она есть сущее<sup>294</sup> (порой они перечисляют и другие варианты). Далее они говорят, что вещь не может быть видимой благодаря именно ее телесности, иначе невидим был бы сам цвет; не может быть видимой она и в силу ее бытия цветом, иначе тела не были бы видимы. А если несостоятельны все такие альтернативы, то остается признать, что вещь видится только со стороны того, что она есть сущее.

Софистика в этом рассуждении очевидна. Ибо видимое бывает или видимым самим по себе, или видимым благодаря видимому самому по себе: цвет, например, видим сам по себе, а тело – благодаря цвету; поэтому лишенное цвета – невидимо. Была бы вещь видимой лишь в качестве сущего, оказались бы видимыми звуки и предметы остальных пяти органов чувств, а зрение, слух и все прочие пять органов чувств оказались бы единым органом. Но все это противоречит разуму. Впрочем, из-за этого и схожих вопросов мутакаллимы вынуждены были допустить, чтобы цвета были услышанными, а звук – увиденным!

Тех, кто говорит о возможности видения звука в какое-то время, следует спросить: «А что такое зрение<sup>295</sup>?». Они непременно ответят: «Это сила, посредством которой воспринимаются видимые [предметы]<sup>296</sup> – цвета и прочее». Тогда надо спросить их: «А что такое слух?». Они непременно ответят: «Это сила, посредством которой воспринимаются звуки». Если так, то надо их спросить: «Когда зрение воспринимает звуки, оно служит только зрением или только слу-

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> То есть себя; араб. зат (ذَات).

 $<sup>^{292}</sup>$  В оригинале: بُلْسَت مِنْهُ فِي جِهَةَ غَيْر جِهَة مُقَالِلًة; видимо, текст дефектен, ибо два предпоследних слова (غَيْر جِهَة) нам представляются неуместными.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Хай<u>а</u>ль (خَيَال).

<sup>294</sup> Maydж<u>y</u>d (مَوْجُوْد).

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Bacap (بَصَر).

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> Map'<u>u</u>ŭŭam (مَرْ ئِيَّات).

хом?». Если ответят: «Только слух», то они признают, что таковое не воспринимает цветов. Если же ответят: «Только зрение», то оно не воспринимает звуков. А если оно и не служит только зрением при восприятии звуков, и не служит только слухом при восприятии цветов, то таковое есть и слух, и зрение одновременно. В таком случае все вещи – вплоть до противоположностей – окажутся одной-единственной вещью. Этот тезис, думаю, признают мутакаллимы из числа людей нашей религии<sup>297</sup>, или вынуждены<sup>298</sup> признать его – софистический тезис некоторых древних людей, известных своей софистикой<sup>299</sup>.

#### [Несостоятельность третьего обоснования]

Второй аргумент, выдвинутый мутакаллимами в пользу возможности лицезрения [Бога], – это аргумент, которому Абу-ль-Маали [аль-Джувайни] отдает предпочтение в своей книге «Руководство»<sup>300</sup>. Суть его такова: чувства<sup>301</sup> воспринимают самости<sup>302</sup>. То, чем сущие различаются одно от другого, – это модусы, а не самости, посему чувства не воспринимают их, а воспринимает самость. Самость же, собственно, и есть бытие<sup>303</sup>, общее между всеми сущими. Следовательно, чувства воспринимают вещь постольку, поскольку она – сущее.

Все это крайне некорректно. Ближайшим образом несостоятельность данного рассуждения явствует из следующего. Если бы зрение воспринимало вещи<sup>304</sup>, для него невозможно было бы отличать белое от черного, ибо вещи не различаются по вещи, в каковой они соучаствуют. Более того, таковое было бы невозможно для чувств вообще: ни зрение не могло бы воспринимать различий<sup>305</sup> в цветах, ни слух не мог бы воспринимать различий в звуках, ни вкус не мог бы воспринимать различий во вкусовых качествах. И отсюда следовало бы, что все чувственно воспринимаемое составляло бы один-единственный род – воспринимаемое слухом не отличалось бы от воспринимаемого зрением.

Да, все это далеко выходит за пределы разумного. В действительности, чувства / ощущения воспринимают самости означенных вещей, но посредством восприятия ощущаемого, специфического для каждого из них (чувств). Так что софистика здесь заключается в том, что воспринимаемое как самостное принимается за воспринимаемое само по себе. И если бы не воспитание на

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Глаг. л<u>я</u>зима (أَزْمَ).

<sup>299</sup> Скорее речь идет об античных софистах.

<sup>300</sup> Араб.: аль-Иршад (الإرْشَاد); о данном аргументе см.: [23, с. 151–152].

<sup>301</sup> Xabacc (حَوَاسّ).

<sup>302</sup> Зават (ذُوات), ед. ч. зат (ذُات).

 $<sup>^{303}</sup>$   $Аль-вуджar{y}ar{\partial}$ (الْوُجُوْد); так читаем в соответствии со смыслом и с текстом аль-Джувайни; в арабском оригинале

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> То есть вещи как просто вещи.

 $<sup>^{305}</sup>$  Фусул, ед. ч.  $\phi$ асл (فَصْلْ); в фальсафе  $\phi$ асл обозначает видовое отличие, или дифференцию.

этих мнениях и на пиетете к высказывающим их, не могло бы быть в них ничего убедительного, их не признал бы ни один человек со здравым врожденным естеством<sup>306</sup>.

#### [Как следует понимать лицезрение]

Причиной подобного замешательства в отношении религии, каковое толкает претендующих на роль ее защитников к таким чудным тезисам, вызывающим смех у любого, кто хоть малость разбирается в разновидностях рассуждений<sup>307</sup>, служит разглашение в вопросах религии того, что не дозволялось Богом и Посланником Его, – разглашение перед публикой отрицания телесности.

Ведь трудно соединить в одном убеждение в наличии бестелесного сущего и убеждение в возможности его лицезрения. И сие потому, что предметами чувственного восприятия выступают вещи, которые находятся в телах или сами являются телами. Отсюда некоторые считают, что это лицезрение представляет собой особое, продвинутое знание<sup>308</sup> в означенное время.

Но таковое нельзя раскрывать перед широкой публикой. Ведь разум у нее неотлучен от образного представления<sup>309</sup>, и для нее все, что ей не представимо в образах, – не-сущее<sup>310</sup>. А поскольку нетелесное не поддается необразному представлению и поскольку для широкой публики невозможно признать бытие образно непредставимого, то Закон не стал провозглашать перед ней эту мысль, но описывал ей [Бога] (преславен Он!) в манере, близкой к образной – в таких терминах, как «слух», «зрение», «лик»<sup>311</sup>, одновременно указывая, что ничто из образно представимых сущих не сходно с Ним и не подобно Ему.

Входило бы в намерение Закона посвящать широкую публику в то, что [Бог] не есть тело, он не говорил бы ей ничего из того. Но раз наивысшим из образно представимых сущих является свет, то Закон сравнил Его с ним, ибо среди сущих свет — наиболее известное для чувств и воображения. И именно посредством такого рода описания широкая публика способна постичь понятия<sup>312</sup> будущей жизни<sup>313</sup>, т.е. при уподоблении этих понятий образно-чувственным вещам.

В случае принятия данных в Законе описаний Бога (благословен Он и всевышен!) в их прямом [звучании]<sup>314</sup> не возникнет ни этой, ни другой путаницы. Если сказать, что Он – свет, что у Него – завеса из света, как на это указывается

رَسَلِيْم الْفِطْرَة) Сал<u>и</u>м аль-ф<u>и</u>тра (سَلِيْم الْفِطْرَة).

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> В плане их доказательности.

<sup>308</sup> *Маз<u>и</u>д 'ильм (مَز*یْد عِلْم). Вместо маз<u>и</u>д порой употребляется однокоренное зий<u>а</u>да (مَزیْد عِلْم).

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> Тахаййуль (تَخَيُّل).

<sup>310 &#</sup>x27;Адам (عُدم).

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Соответственно сам' (سَمْع), басар (بَصَر), ваджх (وَجْه)).

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> *Ма'ани*, ед. ч. м<u>а</u>'на (مَعْنَى).

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> В оригинале:  $мa'\underline{a}\partial$  (مَعَاد), «возвращение» к Богу.

<sup>314 3&</sup>lt;u>a</u>xup (ظَاهِر).

в Коране и [надежно]установленной<sup>315</sup> Сунне, а затем сказать, что в той жизни<sup>316</sup> правоверные<sup>317</sup> будут видеть Его, как видится солнце, то в отношении всего этого не возникает сомнения или путаницы, как со стороны широкой публики, так и со стороны ученых мужей. Ибо ученые доказательно постигли<sup>318</sup>, что то состояние [лицезрения] есть продвинутое знание. Но если провозглашать это перед широкой публикой, то в ее глазах весь Закон потеряет силу, или же она обвинит в неверии<sup>319</sup> провозглашающего такое. Вот почему кто отходит от пути Закона касательно этих вещей, тот собьется с верной стези.

Если ты внимательно рассмотришь Закон, то найдешь, что он, приводя означенные понятия для широкой публики в образах<sup>320</sup>, без каковых та не в силах их представить, одновременно дал ученым мужам указание<sup>321</sup> на те самые понятия, которые образно даны им широкой публике. Посему подобает держаться заповеди Закона касательно манеры обучения<sup>322</sup>, предназначенной для той и другой категории людей, не смешивая две манеры, иначе религиозно-пророческая мудрость<sup>323</sup> придет в негодность. Вот почему [Пророк] (мир ему!) сказал: «Нам, сообществу пророков, велено располагать людей по степеням их, обращаться к ним сообразно их умопредставлениям (*'укуль*)»<sup>324</sup>.

 $\langle \dot{}$  آَمُرِنَا أَنْ نُنْزِلَ/نُنَزِّلَ النَّاسَ مَنَازِلَهُمْ ، وَأَنْ نُخَاطِبَهُمْ عَلَى قَدَرِ عُقُوْلِهِم Кто же делает всех людей одинаковыми по способу обучения, подобен тому, кто делает их одинаковыми по способу совершения какого-то деяния. Все таковое противоречит и чувству, и разуму.

Из сказанного тебе явствует, что лицезримость есть ясное<sup>325</sup> понятие и что в отношении него не возникает никакого недоумения<sup>326</sup>, если Закон берется в прямом его [звучании] касательно Бога (благословен Он и всевышен), т.е. если на сей счет не разглашать ни отрицание телесности, ни ее утверждение.

<sup>315</sup> Caбuma (ثَابِتَة).

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> Аль-<u>а</u>хира (الأخِرَة).

<sup>317</sup> Ед. ч. му'мин (مُؤْمِن).

<sup>318</sup> Глаг. табархана (تَبَرْ هَنَ).

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Глаг. к<u>а</u>ффара (كَفَّرَ).

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> Мис<u>а</u>лят, ед. ч. мис<u>а</u>ль (مَثَال).

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Глаг. н<u>а</u>ббаха (نَبَّهُ).

<sup>322</sup> Та'лим (تَعْلِيْم).

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> Аль-Хикма аш-шар'иййа ан-набавиййа (الحِكْمَة الشرعية النبوية).

 $<sup>^{324}</sup>$  В близкой формулировке (со словом أَكُلَّمُهُمْ вместо أَخَالِبَهُمْ) хадис приводит аль-Газали (см.: [24, с. 57]). В такой формулировке хадис – внешестикнижный. У Муслима в предисловии к его своду [5, с. 5], а также у Абу-Дауда [12, № 4842] приводятся слова Айши о повелении Пророка располагать людей по степеням их. Издатель трактата Ибн-Рушда ошибочно возводит хадис (в последней версии) к своду ат-Тирмизи (см.: [17, с. 158]).

<sup>325 (</sup>ظَاهِر) 325).

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Шубха (شُبْهَة).

\* \* \*

Раз тебе уже ясно, каково вероучение<sup>327</sup> Первозакона<sup>328</sup> касательно [Божьей] возвышенности и каков путь, по которому он следовал в обучении этому широкой публики, то теперь подобает перейти к части, содержащей знание о деяниях Бога (благословен Он и всевышен!). Это составляет пятый из разделов<sup>329</sup> [настоящей книги], и им завершится задуманное нами рассуждение на данную тему.

#### Литература

- 1. Ибрагим Т. К. Религиозная философия ислама: Калам. Казань: Казанский университет; 2013.
- 2. Ибрагим Т. К. Каламское опровержение антропоморфизма. *Ишрак*. 2011;2:364–398.
- 3. Ибрагим Т. К. К дискуссии вокруг хадиса о сотворении Адама по образу Бога. *Ислам в современном мире*. 2018;4:45–68. DOI: <u>10.22311/2074-1529-2018-14-4-45-68</u>.
  - 4. Сахих аль-Бухари. Дамаск-Бейрут: Дар Ибн-Касир; 2002. (На араб. яз.).
  - 5. Сахих Муслим. Эр-Рияд: Дар ас-салям; 2000. (На араб. яз.).
  - 6. *Тафсир аль-Фахр ар-Рази*... Т. 7. Бейрут: Дар аль-фикр; 1981. (На араб. яз.).
- 7. Ибн-аль-Джаузи. *Сайд аль-хатыр*. Бейрут: Дар аль-кутуб аль-'ильмиййа; 1992. (На араб. яз.).
  - 8. Мари аль-Карми. Акавиль ас-сикат... Бейрут: Дар ар-рисаля; 1985. (На араб. яз.).
- 9. Ибн-Рушд. О соотношении философии и религии В: Ибрагим Т. К., Ефремова Н. В. (ред.) *Мусульманская философия (Фальсафа): антология*. Казань: Изд-во ДУМ РТ; 2009. С. 547–581.
- 10. Ибн-Рушд (Аверроэс) О методах обоснования принципов вероучения. Часть первая. Пер. с араб. и коммент. Т. Ибрагима, Н. Ефремовой. *Minbar. Islamic Studies*. 2018;11(3):563–591. DOI: 10.31162/2618-9569-2018-11-3-563-591.
- 11. Ибрагим Т., Ефремова Н. В. О критике Ибн-Рушдом ашаритского калама. *Minbar. Islamic Studies.* 2018;11(3):553–562. DOI: <u>10.31162/2618-9569-2018-11-3-553-562</u>.
- 12. *Сунан Аби-Дауд*. Т. 7. Дамаск: Дар ар-рисаля аль- алямиййа; 2009. (На араб. яз.).
- 13. *Сунан Ибн–Маджа*. Т. 1–2 (сквозная нумерация). Каир: Дар ихйа' аль-кутуб аль-'арабиййа. (На араб. яз.).
- 14. ат-Тирмизи. *Аль-Джами аль-кабир*. Т. 4. Бейрут: Дар аль-гарб аль-ислями; 1996. (На араб. яз.).
- 15. аль-Газали. *Джавахир аль-Кур'ан*. Бейрут: Дар ихйа' аль-'улюм; 1990. (На араб. яз.).
- 16. аль-Газали. Аль-Маднун би-х 'аля гайр ахли-х. В: *Маджму'ат раса'иль аль-и-мам аль-Газали*. Каир: аль-Мактаба ат-тауфикыййа; 2001. С. 355–381. (На араб. яз.).
- 17. Ибн-Рушд. Китаб аль-Кашф 'ан манахидж аль-адилля... Бейрут: Марказ дирасат аль-вахда аль-'арабиййа; 1998. (На араб. яз.).

<sup>327 &#</sup>x27;Aκa'ud (عِقَائِد).

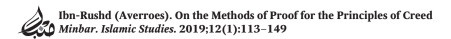
<sup>328</sup> Аш-шар' аль-авваль (الشَّرْع الأوَّل).

<sup>&</sup>lt;sup>329</sup> *Фун<u>у</u>н*, ед. ч. фанн (فَنّ).

- 18. аль-Газали. Мишкат аль-ануар. В: *Маджму 'ат раса'иль аль-имам аль-Газали*. С. 286–312. (На араб. яз.).
- 19. аль-Газали. Избавляющий от заблуждения. В: *Средневековая арабо-мусульманская философия в переводах А. В. Сагадеева*. М.: Изд. дом Марджани; 2010. Т. 3. С. 101–140.
- 20. аль-Газали. Кимийа' ас-са'ада. В: *Маджму'ат раса'иль аль-имам аль-Газали*. С. 447–457.
- 21. аль-Газали. Критерий различения ислама и ереси. В: Исламская мысль: традиция и современность. М.: Медина; 2016. Вып. 1. С. 201–240.
- 22. аль-Газали. *Аль-Иктисад фи аль-и тикад*. Дамаск: аль-Хикма; 1994. (На араб. яз.).
- 23. аль-Джувайни. *Китаб аль-Иршад*... Каир: Мактабат ас-сакафа ад-диниййа; 2009. (На араб. яз.).
  - 24. аль-Газали. Ихйа' 'улюм ад-дин. Т. 1. Бейрут: Дар аль-ма'рифа. (На араб. яз.).

#### References

- 1. Ibrahim T. K. *Religious philosophy of Islam: Kalam.* Kazan: Kazan University; 2013. (In Russ.).
  - 2. Ibrahim T. K. Kalam refutation of anthropomorphism. *Ishraq.* 2011;2:364–398. (In Russ.).
- 3. Ibrahim T. K. On the discussion around the hadith about the creation of Adam in the god's image. *Islam in the modern world*. 2018;14(4):45-68. (In Russ.) DOI: 10.22311/2074-1529-2018-14-4-45-68.
  - 4. Sahīh al-Bukhārī. Damascus-Beirut: Dār Ibn-Kathīr; 2002. (In Arabic).
  - 5. Sahīh Muslim. Riyadh: Dār as-salām; 2000. (In Arabic).
  - 6. *Tafsīr al-Fakhr ar-Rāzī*...Vol. 7. Beirut: Dār al-fikr; 1981. (In Arabic).
  - 7. Ibn-al-Jawzi. *Sayd al-Khātir*. Beirut: Dār al-kutub al-'ilmīyya; 1992. (In Arabic).
  - 8. Mari al-Karmi. Agāwīl ath-thigāt... Beirut: Dār ar-risāla; 1985. (In Arabic).
- 9. Ibn-Rushd. The Harmony of Religion and Philosophy. In: Ibrahim T. K., Efremova N. V. (eds) *Muslim philosophy (Falsafa): An Anthology*. Kazan: Spiritual Directorate of Muslims of the Republic of Tatarstan; 2009. Pp. 547–581. (In Russ.)
- 10. Ibrahim T. K., Efremova N. V. (Transl.) Ibn Rushd (Averroes). On the Methods of Proof for the Principles of Creed. Part One. *Minbar. Islamic Studies*. 2018;11(3):563–591. (In Russ.) DOI: 10.31162/2618-9569-2018-11-3-563-591.
- 11. Ibrahim T., Efremova N. V. On Ibn Rushd's critics of Asharite Kalam. *Minbar. Islamic Studies*. 2018;11(3):553–562. (In Russ.) DOI: <u>10.31162/2618-9569-2018-11-3-553-562</u>.
  - 12. Sunan Abi-Dāwūd. Vol. 7. Damascus: *Dār ar-risāla al-ʿālamīyya*; 2009. (In Arabic).
  - 13. Sunan Ibn-Maja. Vol. 1–2. Cairo: Dār ihyā' al-kutub al-'arabīyya. (In Arabic).
- 14. at-Tirmidhi. *Al-Jāmi' al-kabīr*. Vol. 4. Beirut: Dār al-gharb al-islāmī; 1996. (In Arabic).
  - 15. al-Ghazali, *Jawāhir al-Our'ān*. Beirut: Dār ihyā' al-'ulūm; 1990. (In Arabic).
- 16. al-Ghazali. Al-Madnūn bi-h 'ala ghayr ahli-h. In: *Majmu'at rasā'il al-imām al-Ghazālī*. Cairo: al-Maktaba at-tawfīqīyya; 2001. Pp. 355–381. (In Arabic).
- 17. Ibn-Rushd. *Kitāb al-Kashf 'an manāhij al-adilla*... Beirut: Markaz dirāsāt al-wahda al-'arabīyya; 1998. (In Arabic).
  - 18. al-Ghazali. Mishkāt al-anwār. In: *Majmuʻat rasā'il al-imām al-Ghazālī*. Pp. 286–312.



- 19. al-Ghazali. Deliverance from error. In: *Medieval Arab-Muslim philosophy in A. V. Sagadeevs' translation.* Vol. 3. Moscow: Marjani; 2010. Pp. 101–140. (In Russ.)
- 20. al-Ghazali. Kymiyā' as-sa'āda. In: *Majmu'at rasā'il al-imām al-Ghazālī*. Pp. 447–457. (In Arabic).
- 21. al-Ghazali. The Criterion for Distinguishing between Islam and Heresy. In: *Islamic thought. Tradition and modernity*. Moscow: Medina; 2016. Iss. 1, pp. 201–240. (In Russ.).
  - 22. al-Ghazali. *Al-Iqtisād fi al-i'tiqād*. Damascus: al-Hikma; 1994. (In Arabic).
- 23. al-Juwaynī. *Kitāb al-Irshād...* Cairo: Maktabat ath-thaqāfa ad-dīnīyya; 2009. (In Arabic).
  - 24. al-Ghazali. *Ihyā' 'ulūm ad-dīn*. Beirut: Dār al-ma'rifa. (In Arabic).

#### Информация о переводчиках

**Ибрагим Тауфик**, доктор философских наук, профессор, главный научный сотрудник Центра арабских и исламских исследований Института востоковедения РАН, заместитель председателя Экспертного совета Высшей аттестационной комиссии при Министерстве науки и образования высшего Российской Федерации по теологии, член редакционного совета журнала «Minbar. Islamic Studies», г. Москва, Российская Федерация.

**Ефремова Наталия Валерьевна**, кандидат философских наук, старший научный сотрудник сектора восточных философий Института философии РАН, член редакционной коллегии журнала «Minbar. Islamic Studies», г. Москва, Российская Федерация.

# Раскрытие информации о конфликте интересов

Авторы заявляют об отсутствии конфликта интересов.

#### Вклад авторов

Переводчики внесли равный вклад в эту работу.

#### Информация о статье

Поступила в редакцию: 4 февраля 2019 г. Одобрена рецензентами: 26 февраля 2019 г. Принята к публикации: 28 февраля 2019 г.

#### Information about the translators

**Tawfik Ibrahim**, Ph. D habil., Professor, Head Research Fellow at the Department of Arabic and Islamic Centre, Institute of Oriental Studies, Russian Academy of Sciences, Deputy Head Chairman of the Higher Examining Body (Section Theology) at the Ministry of Education of the Russian Federation, Advisor to the periodical *Minbar*. *Islamic Studies*, Moscow, Russian Federation.

**Natalia V. Efremova**, Ph. D, Senior Research Fellow at the Division of Oriental Philosophies, Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences, an *Minbar. Islamic Studies* Editorial board Member, Moscow, Russian Federation.

#### **Conflicts of Interest Disclosure**

The authors declares that there is no conflict of interest.

#### **Authors contributed**

These translators contributed equally to this work.

#### **Article info**

Received: February 4, 2019 Reviewed: February 26, 2019 Accepted: February 28, 2019