

**DOI** 10.31162/2618-9569-2020-13-1-349-362 **УДК** 297.17

Review Paper Обзорная статья

# Исламское право в новейшее время

### Р.К. Адыгамов1а

<sup>1</sup>Институт истории им. Ш. Марджани Академии наук Республики Татарстан, г. Казань, Российская Федерация

Резюме: Данная статья посвящена проблеме развития исламского права в новейшее время. Экономическое и политическое отставание мусульманских стран, а особенно падение Османской империи, обострило кризис мусульманской общественной мысли, что привело к путям поиска выхода из сложившейся ситуации, а движение возрождения подтолкнуло богословов-правоведов к поиску вариантов формализации и популяризации исламского права среди мусульман. В рамках проблемы рассматриваются причины, повлиявшие на процесс возрождения исламского права, а также результаты этого процесса. Под влиянием экономических, социально-политических событий в исламском мире начались процессы модернизации системы образования, переоценки исламского правового наследия. Все это послужило толчком к созданию научно-исследовательских центров, проведению конференций и недель, посвященных проблемам исламского права.

**Ключевые слова:** исламское право; фикх; шариат; модернизация; система исламского образования; исламская конференция; исламская энциклопедия

**Для цитирования**: Адыгамов Р.К. Исламское право в новейшее время. *Minbar. Islamic Studies.* 2020;13(2):349-362 DOI: 10.31162/2618-9569-2020-13-2-349-362



Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 License.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>ORCID: htpps://orcid.org/0000-0002-0448-0107, e-mail: abu muhammad@mail.ru

## Islamic law in modern times

## R.K. Adygamov<sup>1a</sup>

<sup>1</sup>Institute of History after Sh. Marjani of Tatarstan Academy of Sciences, Kazan, the Russian Federation

<sup>a</sup>ORCID: htpps://orcid.org/0000-0002-0448-0107, e-mail: abu muhammad@mail.ru

**Abstract**: This article is devoted to the problem of Islamic law development in modern times. Economic and political backwardness of Muslim countries and especially the fall of the Ottoman Empire exacerbated the crisis of Muslim social thought. It led to searching the ways out of the current situation. Moreover, the revival movement encouraged theologian lawyers to search the ways of formalizing and popularizing Islamic law among Muslims. Within the framework of the problem, we consider the reasons that influenced the process of Islamic Law revival, as well as the results of this process. Economic, social and political events in the Islamic world triggered the processes of the education system modernization, led to the revaluation of Islamic Legal Heritage. All these transformations caused the creation of research centres and number of conferences and weeks devoted to the problems of Islamic law came in response to all the changes.

**Keywords:** Islamic law; fiqh; Sharia; modernization; Islamic education system; Islamic conference; Islamic encyclopedia

**For citation:** Adygamov R.K. 'Islamic law in modern times. *Minbar. Islamic Studies.* 2020;13(2):349-362 (In Russ.) DOI: 10.31162/2618-9569-2020-13-2-349-362

### Введение

Развитие исламского права в современный период, характерными чертами которого являются усиление тенденций исламизации и частичный возврат правовых систем некоторых исламских государств к традиционным истокам, охватывает исторический период, начиная со второй четверти XX в. до наших дней.

Основными предпосылками развития исламского права в новейшее время явились события, произошедшие ранее и вызвавшие в исламском мире не только социально-политический кризис, но и кризис богословской мысли.

Событием, оказавшим наибольшее влияние на переосмысление богословами своего наследия, явилась колонизация мусульманских стран, в результате которой исламское право (*шариаm*)<sup>1</sup> начало либо полностью, либо

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Термин «шариат» («путь») подразумевает комплекс религиозных предписаний, определяющих убеждения, действия, религиозную совесть и нравственные ценности мусульман. Хотя данный термин значительно шире, чем «исламское право» или «фикх», однако допускается его использование в этом смысле тоже.



частично выводиться из практической сферы и заменяться светским законом. В 1860 году это произошло в Индии, в 1899 — в Судане, в 1918 году — в Ираке, в 1914 году — в Тунисе, в 1874 году — в Марокко и Алжире, в Османской империи в 1924 г. $^2$  и т.д. [1, c. 360].

Другим историческим событием для исламского мира было падение Османской империи и приход к власти Ататюрка. Для мусульман Османская империя олицетворяла собой исламский халифат, установленный после смерти пророка Мухаммада, единое теократическое государство, объединявшее мусульман различных национальностей и регионов, где в основе законодательства лежало исламское право ( $\phi$ икх)<sup>3</sup>.

Под влиянием всего упомянутого в различных регионах исламского мира начинает формироваться движение *ислах* (исправление, реформа), ратующее за обновление и возрождение исламской уммы. В основу этого движения легла идея об отказе от таклида (следование за мнением богослова), косности мысли и открытии врат *иджтихада* (правотворчества). Однако не многие из последователей этого движения достигли значимого результата и дошли до своего логического завершения.

Несмотря на это, *ислах* оказал существенное влияние на процесс исламизации, который проявляется в попытке приведения законодательства в соответствие с классическими принципами и нормами исламского права. Влияние классического исламского права наиболее ощутимо на правовую идеологию, правовую культуру, правовое сознание и правовой менталитет граждан этих государств [2, с. 107].

Несмотря на это, идея о шариате, как о единственно верной правовой системе, продолжала будоражить умы богословов и религиозной части интеллигенции. Практическую реализацию эта идея нашла в реформе системы образования, попытках кодификации положений шариата, создании таких научно-популярных трудов, как энциклопедии и словари терминов, попытках реализации идеи коллективного иджтихада.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Хотя, по мнению некоторых исследователей, в Османской империи эти процессы начались раньше, чем в остальных странах, однако внедрение новых норм осуществлялось через призму богословия и приводилось в соответствие с требованиями шариата.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Термин «фикх» (*«понимание, знание»*) подразумевает мусульманскую доктрину о правилах поведения (юриспруденция) и комплекс общественных норм, также является и названием науки, изучающей эти правила.

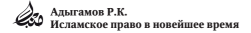
## Реформа системы образования

Как известно, учебные заведения и университеты появились в исламском мире значительно раньше того периода, о котором мы говорим. Однако образовательный процесс, дисциплины и учебные пособия могли не меняться столетиями. В новых условиях университеты, помимо религиозных направлений, начали внедрять в программу и светские специальности, в результате чего религиозные направления оформились в отдельные факультеты. Была введена европейская трехступенчатая система высшего образования, включавшая в себя бакалавриат, магистратуру и докторантуру. Одними из первых реформы коснулись университета ал-Азхар. Позднее в 1923 году в университете Дамаска был создан факультет права, в программах которого проблемы шариата раскрывались лишь частично, полностью отдельный факультет был создан в 1945 году [1, с. 363]. В Багдаде в 1958 году был создан государственный университет, до этого с 1946 года отдельно существовал факультет шариата. В 1961 году факультет был введен в состав университета. Точно так же произошло и в Иордании: университет был создан в 1962 году, шариатский факультет – в 1964 году, а в состав университета он вошел только в 1971 году [1, с. 364]. За ними последовали открытия факультетов шариата в Кувейте в 1967 году, Судане (в университете Умм Дарман) в 1965 году; в Саудовской Аравии было открыто три факультета при университете имама Мухаммада бин Сауда, университете Умм ал-Кура и университете Медины [1, с. 365].

Создание факультетов помогло не только сохранить исламское богословское наследие, но также и вывести его на новый научный уровень. Благодаря деятельности этих факультетов появились научные журналы, например, журнал Кувейтского университета, энциклопедии и т.д. Кроме этого, упомянутые факультеты помогли подготовить не только научные и педагогические кадры, способные преподавать и вести научные изыскания в области исламского права, но также и государственных деятелей, судей, членов парламентов.

# Кодификация законов шариата

Еще одним практическим шагом, повлиявшим на сохранение и развитие исламского права, стала кодификация положений шариата. В исламской историографии права выделяются официальные и не официальные попытки кодификации.



Что касается официальной кодификации законов шариата, то она позволила их систематизировать и составить гражданский кодекс, имевший богословско-правовую основу. Процесс кодификации начался раньше рамок рассматриваемого периода и был связан с составлением текста «ал-Маджаллы» [1, с. 368].

К неофициальной кодификации относятся попытки кодификации, предпринятые такими богословами, как Мухаммад Кадри Баша (1886–1951)<sup>5</sup>, Мухаммад Мухаммад 'Амир<sup>6</sup> и Ахмад ибн 'Абдаллах ал-Кари ал-Макки (ум. 1940)<sup>7</sup>. Мухаммад Кадри Баша оформил свой труд в трех томах: гражданские взаимоотношения (941 статья), гражданские состояния (647 статей) и деятельность вакфов<sup>8</sup> (646 статей), в основы которых легло ханафитское право. Труд Мухаммада Мухаммада 'Амира состоял из четырех частей: судопроизводство, семейное право и гражданское состояние, гражданские взаимоотношения и пожертвования (вакфы), наследственное право, общее количество статей составило 928, в основу которых легли положения маликитской школы. И наконец, Ахмад ибн Абдаллах ал-Кари ал-Макки, сборник которого состоял из двадцати одной книги, включающих 2382 статьи, в основу которых легло ханбалитское право [1, с. 374–376].

Несмотря на то, что неофициальная кодификация носила больше теоретический характер, однако позднее она нашла прикладное применение. На основе трудов Мухаммада Кадри Баши были подготовлены тексты гражданского кодекса таких стран как Египет, Сирия, Кувейт и др.

### Энциклопедии и справочники

Еще одним шагом в развитии исламского права является создание энциклопедий, справочников и специализированных словарей. Среди них можно

<sup>4</sup> Маджалла представляет собой юридический документ, в котором предпринята крупнейшая попытка кодификации норм исламского права. Данный свод законоположений был принят Османской империей 1869—1877 гг., а работа над текстом, его совершенствование продолжалось еще до 1903 г. При его составлении были систематизированы наиболее важные правила фикха. Маджалла применялась в большинстве арабских стран, входивших в состав Османской империи. Данный документ регулировал вопросы правоспособности, но не затрагивал семейные отношения, продолжали регулироваться положениями основных мазхабов.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Мухаммад Кадри Баша (1821–1886) – египетский факих, правовед, судья турецкого происхождения.

<sup>6</sup> Мухаммад ибн Мухаммад ибн 'Амир (ум. 1961 г.) – факих, правовед из Бенгази.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Ахмад ибн 'Абдуллах ал-Кари ал-Макки (1891–1940) – факих, правовед, судья из Тахамы (Королевство Саудовская Аравия).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Движимое и недвижимое имущество, переданное либо завещанное на благотворительные и религиозные нужды, а также организации, управляющие этим имуществом.



отметить энциклопедии шариатского факультета Дамасского университета, Каирского высшего совета по делам религии [3], Каирской академии исламских исследований, министерства вакфов и исламских дел Кувейта [4]. Последний проект является наиболее масштабным. Он был начат в 1968 году и продолжается по настоящее время. Статьи энциклопедии составлены в алфавитном порядке, каждый вопрос рассматривается с точки зрения четырех мазхабов, в рамках статьи излагается аргументация, приводятся ссылки на основные источники ислама и известные труды по исламскому праву (фикх), а также разъясняются сложные термины, связанные с проблематикой шариата. На данный момент подготовлено сорок пять томов энциклопедии.

Необходимость составления упомянутых энциклопедий была связана с тем, что за всю историю развития исламского права было подготовлено множество различных классических трудов, содержание которых было недоступно верующим, не являющимся специалистами в данной области наук. Им сложно найти то или иное законоположение шариата, связанное с частным вопросом. Но даже в том случае, если обыватель и найдет ответ на поставленный вопрос, сохранится терминологический барьер, препятствующий пониманию текста. А кроме того, богословско-правовые книги зачастую имеют различную, несистемную структуру, далекую от современного понимания структурирования текста на главы, разделы и параграфы.

Что же касается справочников и специализированных словарей, то наиболее известные из них справочные словари к книге «ал-Мухалла» Ибн Хазма<sup>10</sup>, составителем которого является Мухаммад ал-Мунтасир ал-Каттани<sup>11</sup>. Словарь был издан в 1966 году под названием «Му'джам ибн Хазм аз-Захири» [5]. Такие же словари есть к известному ханафитскому труду Хашийа

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Полное название «ал-Мухалла би-л-асар шарх ал-муджалла би-л-ихтисар» («Украшенный преданиями комментарий явного с сокращениями») известный труд средневекового богослова захиритской школы Ибн Хазма (ум. 1064), посвященный вопросам фикха. При жизни автор не успел завершить данный труд, который был дописан его сыном.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Абу Мухаммад 'Али ибн Ахмад (994–1064) — андалусский теолог, полемист и факих, представитель захиритского мазхаба, поэт и историк. Родился в Кордове в семье визиря халифа ал-Мансура. Принимал участие в политической жизни, поддерживал Омейядов в их борьбе с берберами, занимал пост визиря при 'Абд ар-Рахмане ал-Мустазхире (1023 г.) и Хишаме ал-М'утадде (1027 г.). Когда берберская партия брала верх, Ибн Хазм подвергался заключению и ссылке. В конце 20-х годов Ибн Хазм сошел с политической арены. Опасаясь преследований, господствовавших в те времена в аль-Андалусе маликитов, он переселяется в 1029 году на остров Майорку. С 1047 года жил в своем родном поместье на юго-западе страны, где и умер.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Мухаммад ал-Мунасир биллах ибн Мухаммад аз-Замзами ал-Каттани ал-Идриси ал-Хасани (1914–1999) – потомственный марокканский богослов, хадисовед.



Ибн 'Абидина<sup>12</sup>, а также к книгам «Джам' ал-джавами'»<sup>13</sup>, «Джавахир ал-иклил шарх мухтасар халил»<sup>14</sup>, «Фатх ал-кадир»<sup>15</sup> и другие [1, с. 391–403].

### Коллективный иджтихад

И наконец, отличительная черта современного периода развития исламского права — коллективный иджтихад. Коллективный иджтихад стал возможен и актуален в силу следующих причин: во-первых, появление скоростных видов транспорта, дающих возможность легко собирать известнейших богословов в одном месте, во-вторых, совершенствование средств связи и возможность использования современных электронных устройств для обмена информацией между богословами, в-третьих, миграция мусульман в Европу, Америку, поставившая перед мусульманами новые проблемы интеграции в западный социум. Реализация коллективного иджтихада проходила посредством создания исследовательских центров, проведения различных международных конференций и создания богословских совещательных органов.

В качестве наиболее значимых из них можно отметить Исламский исследовательский центр университета ал-Азхар [6]. Его учредителем является сам университет. Исследовательский центр ведет свою работу с 1961 года. При центре создано четыре комиссии, каждая из которых специализируется в той или иной области богословия: комиссия Корана и сунны, комиссия исследований по фикху, комиссия по исламскому наследию и комиссия по гуманитарным исследованиям. В работе центра принимают участие многие известные богословы с мировым именем. Центр ежегодно проводит заседания, на которых заслушиваются доклады о богословских изысканиях его членов. В дополнение к научно-богословским исследованиям комиссия по вопросам фикха также занимается вопросами кодификации исламского права в соот-

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Мухаммад Амин ибн 'Умар ад-Димашки, более известный как Ибн 'Абидин (1784–1836) – известный ханафитский богослов, один из самых выдающихся мусульманских правоведов (факихов) Османской империи. Автор более 50 трудов по фикху, тафсиру, опровержению сект и течений. Его самая известная работа «Радд аль-Мухтар аля ад-Дурр аль-Мухтар» («Избранный ответ на избранные жемчужины») до сих пор считается лучшей книгой по ханафитскому мазхабу.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Полное название «Джам' ал-джавами' фи усул ал-фикх» («Сборник сборников по основам права»). Книга принадлежит перу Таджуддина Абу Насра Абд ал-Ваххаба ибн Такий ад-Дина ас-Субки (1327–1370) – известного правоведа шафиитского мазхаба.

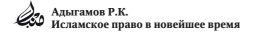
<sup>14</sup> Автор Салих бин 'Абд ас-Сами' ал-Азхари (ум. 1917 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Известная книга по ханафитскому праву, автор Мухаммад ибн 'Абд ал-Вахид ас-Сиваси ас-Сакандари Камал ад-Дин ибн ал-Хумам (1388 – 1459), Александрия, Египет.

ветствии с известными мазхабами, а также решением новых вопросов, актуальных для мусульман [1, с. 437–438].

Следующим совещательным богословским органом является Исследовательский центр по вопросам фикха в Мекке при Всемирной исламской лиге [7]. Учредителем данного центра является Всемирная исламская организация, центр учрежден в 1978 году. Деятельность центра больше ориентирована на решение вопросов исламского права, актуальных для мусульман различных регионов. В работе центра также принимают участие богословы из разных регионов исламского мира, однако, так как многие вопросы носят междисциплинарный характер, то к работе центра привлечены специалисты по экономике, юриспруденции, медицине и многие другие. Среди проблем, которые изучает центр, есть вопросы, посвященные банковской деятельности, лотереи, различным видам страхования, особенностям современной экономической деятельности в соответствии с требованиями ислама. Также центр занимается подготовкой специализированных словарей терминов, изучением современного наследия по фикху, популяризацией богословского наследия, подготовкой молодых специалистов по вопросам фикха и их стимулированием к иджтихаду, изданием журнала центра. Исполнительный комитет данного центра представлен председателем Всемирной исламской лиги и рядом комитетов, среди которых: комитет по терминологии фикха, комитет богословского наследия по фикху, комитет по научным исследованиям (задачами которого являются как сами исследования, так и призыв к научно-исследовательской деятельности), редакционный комитет, комитет современных исследований и наградной комитет [1, с. 438–441].

Еще одна организация, Центр исламского права в Джидде, была учреждена 1–2 января 1981 года Организацией исламская конференция [8] по результатам ее очередного заседания. Перед центром были поставлены две основные задачи: обеспечение идеологического и практического единства мусульманской уммы за счет внедрения законов шариата в жизнь, а также призыв к мусульманской умме вернуться к вероучению, изучить современные и актуальные для мусульман проблемы и найти их решение. Центр занимается поиском оптимальных, облегченных решений по вопросам фикха, их популяризацией, призывом к отказу от законов, изобретенных человеком, в пользу законов шариата [1, с. 441–442].



Следующая организация – Международный союз мусульманских ученых, представляет собой международную исламскую неправительственную организацию, учрежденную в 2004 году в Лондоне (штаб-квартира в Дохе (Катар)). Генеральным секретарем организации является иракский богослов 'Али Карадаги, а президентом – марокканский богослов Ахмад ар-Райсуни. Филиалы организации расположены в более чем семидесяти странах Азии, Африки, Европы, Северной и Южной Америки. Организация преследует такие цели как сохранение исламской идентичности уммы, распространение идей умеренности и борьба с радикализмом, объединение интеллектуального потенциала мусульманских богословов в решении наиболее значимых для уммы вопросов, решение проблем мусульманских меньшинств в различных регионах мира, пропаганда мира, добрососедства, сохранение семейных ценностей [9].

Миграционные процессы во второй половине XX – начале XXI в. привели к значительному росту численности мусульман в Европе и Северной Америке, что стало причиной создания соответствующих богословских организаций. К таковым можно отнести Европейский совет по фетвам и исследованиям и Совет фикха Северной Америки.

Европейский совет по фетвам и исследованиям был учрежден в 29—30 марта 1997 г. в Лондоне Федерацией исламских организаций в Европе. Штаб-квартира на данный момент находится в Дублине. Президентом организации является египетский богослов Юсуф ал-Кардави, а генеральным секретарем — Хусейн Мухаммад Халава. ЕСФИ ставит перед собой целью подготовку фетв в соответствии с потребностями мусульман Европы. В основе своей деятельности он учитывает положения всех школ суннитского права, а также такие правовые принципы как цели шариата, обеспечение общественного блага, соблюдение требований обычаев и предотвращение вреда в попытке вывести фетву. Данная методика изобретена специально для решения ситуаций, в которых сложно отдать предпочтение строгой интерпретации того или иного мазхаба. В ее основе лежит доктрина «ад-дарура» («необходимость»), позволяющая найти допустимое разрешение для традиционно запретных деяний [10].

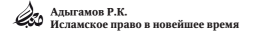
Совет фикха Северной Америки берет свое начало от Комитета по религиозным вопросам тогдашней Ассоциации мусульманских студентов Соединенных Штатов и Канады, созданной в начале 1960-х гг. На базе этой ас-

социации в 1980 году было создано Исламское общество Северной Америки, а Комитет по религиозным вопросам превратился в Совет фикха Северной Америки. Миссия комитета заключается в предоставлении мусульманам Северной Америки рекомендаций по всем вопросам, связанным с шариатом, путем ответа на их вопросы, написания исследовательских документов и проведения конференций/семинаров, связанных с исламскими правовыми принципами в Северной Америке. Кроме того, Совет предоставляет важную информацию для широкой общественности Северной Америки по различным вопросам ислама. Председателем совета является доктор Музаммил Сиддики, его заместителем — Зайнаб Алвани, а исполнительным директором — Зулфикар 'Али Шан [11].

В деятельности всех упомянутых центров принимают участие наиболее известные богословы исламского мира. В рамках деятельности центров выносятся богословские заключения по проблемам исламского права, освещенным в классической богословской литературе, однако нуждающимся в пересмотре в связи с новыми экономическими и социально-политическими условиями. Помимо них, центры также исследуют современные вопросы, актуальные для мусульман различных регионов земного шара, в поисках богословского заключения соответствующего той или иной ситуации или явлению.

Что касается конференций, то наиболее важной из них стала конференция «III Международный конгресс сравнительного правоведения» в Гааге в 1937 году, в работе которой принял участие известный богослов Махмуд Шалтут (1893–1963), сорок третий шейх ал-Азхара. Она была посвящена вопросам уголовного и гражданского права в исламском законоведении, а также взаимоотношениям между шариатом и романо-германским правом. По итогам конференции исламское право было признано не только самостоятельной правовой системой, но и одной из основ современной правовой системы.

Международная экономическая конференция в Мекке была проведена 21–26 февраля 1976 года. Инициатором конференции был университет имени короля 'Абд ал-'Азиза, а организатором – факультет экономики данного университета. В работе конференции приняли участие знатоки исламской мысли и экономики и было представлено большинство исламских университетов мира, присутствовали также делегаты из Европы и США. Во время конференции обсуждались различные проблемы экономики с точки зрения шариата. По итогам конференции при университете был создан Международ-



ный исламский центр экономических исследований, а также было принято решение провести вторую конференцию по исламской экономике в 1982 г. в Исламабаде на тему «Развитие, инвестиции и распределение материальных благ в Исламе».

Первая исламская конференция по мусульманском праву (фикх) в Эр-Рияде состоялась 24 октября 1976 года. Организатором конференции был университет имама Мухаммада ибн Са'уда. В работе конференции приняли участие 124 богослова-факиха, правоведа и судьи из 26 стран мира и было заслушано 60 докладов. В рамках конференции обсуждались проблемы иджтихада, применения уголовных норм шариата, исламской судебной системы, особенности применения норм шариата на практике, нападок на исламскую правовую мысль, особенностей исламской экономической системы.

Также следует отметить и недели исламского права (фикх), проведенные в различных регионах мира. Первая такая неделя была проведена в Париже в 1951 году, вторая – в Дамаске в 1961 году, третья – в Каире в 1967 году, четвертая – в Тунисе 1974 году, пятая – в КСА в 1977 году [1, с. 445–455].

### Заключение

Таким образом, мы видим, что исламское право не теряет своей актуальности. Но новые вызовы времени ставят перед богословами проблемы, с которыми исламская умма еще не сталкивалась. Часть этих вопросов связана с особенностями поклонений в новых условиях, как, например, совершение молитвы в самолете, космической станции, использование тех или иных видов лекарств во время поста. Другая часть вопросов связана с экономическими взаимоотношениями и рассматривает, в частности, особенности исламского страхования, лизинга, ипотеки. Кроме них, богословы также уделили внимание таким понятиям, как клонирование, эвтаназия и многим другим. Одними из последних являются ряд фетв относительно карантинных мероприятий, связанных с вирусом COVID-19 [12]. Для решения этих проблем правительства мусульманских стран, общественные и научные организации обращаются к новым методам работы, инициируют круглые столы, конференции, принимают активное участие в различных богословских советах.

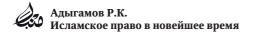
В рамках этого процесса идет постоянная модернизация системы образования, создаются научно-исследовательские центры, некоторыми осуществляется попытка переоценки исламского правового наследия. Для ре-

# Minbar. Islamic Studies. 2020;13(2)

шения современных актуальных вопросов исламского права проводятся конференции и недели исламского права (фикх). В последние годы в этих процессах все более активное участие принимают и мусульмане России, внося свой посильный вклад в принятии богословских решений в ответ на вызовы современности.

## Литература

- 1. Ал-Бадави Ю. *Мадхал ал-фикх ал-ислами ва усулуху*. Оман: Дар хамид; 2007. 477 с.
- 2. Хашматулла Б. Эволюция исламского права: Теоретико-компаративистское исследование: дис. ... доктора юридических наук. Одесса, 2006. 410 с.
- 3. *Ал-Маусу 'а ал-фикхиййа*. Кувейт: Визарат ал-аукаф ва аш-шу'ун ал-исламиййа; 1983. в 45 т.
  - 4. Ал-Мусу а ал-исламийа ал- амма. Каир, 2003. 1488 с.
- 5. Ал-Каттани М. *Му джам фикх Ибн Хазм аз-Захири*. Дар ал-Кутуб ал-'Илмийа; 2009. 864 с.
- 6. Исламский исследовательский центр университета ал-Азхар. [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://www.azhar.eg/magmaa (дата обращения: 29.01.18).
- 7. Исследовательский центр по вопросам фикха в священной Мекке при Всемирной исламской организации. [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://ar.themwl.org/ (дата обращения: 29.01.18).
- 8. Международный союз мусульманских ученых. [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://iumsonline.org/ar/ContentDetails.aspx?ID=8150 (дата обращения: 11.05.2020).
- 9. *Центр исламского права в Джидде*. [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://www.iifa-aifi.org/ (дата обращения: 29.01.18).
- 10. *Европейский совет по фетвам и исследованиям*. [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://www.e-cfr.org/ (дата обращения: 11.05.2020).
- 11. Совет фикха Северной Америки. [Электронный ресурс]. Режим доступа: http://fiqhcouncil.org/ (дата обращения: 11.05.2020).
- 12. *Новые фетвы.* [Электронный ресурс]. Режим доступа: https://www.e-cfr.org/blog/category/الفتاوى/ (дата обращения: 11.05.2020).



### References

- 1. Al-Badavi Ju. *Madhal al-fikh al-islami va usuluhu* [Introduction to Islamic Law and its foundations]. Oman: Dar hamid; 2007. 477 p. (In Arabic)
- 2. Hashmatulla B. *Jevoljucija islamskogo prava: Teoretiko-komparativistskoe issledovanie: dis. ... doktora juridicheskih nauk* [Evolution of Islamic Law: Comparative-theoretical research: dissertation on a Doctor of Sciences in Jurisprudence]. Odessa, 2006. 410 p. (In Russian)
- 3. *Al-Mausu 'a al-fikhijja* [The encyclopedia of Fiqh]. Kuvejt: Vizarat al-aukaf va ash-shu'un al-islamijja; 1983. Vols 45. (In Arabic)
- 4. *Al-Musu'a al-islamija al-'amma* [General Islamic Encyclopedia]. Kair, 2003. 1488 p. (In Arabic)
- 5. Al-Kattani M. *Mu'dzham fikh Ibn Hazm az-Zahiri* [Legal dictionary of Ibn Hazm al-Zahiri]. Dar al-Kutub al-'Ilmija; 2009. 864 p. (In Arabic)
- 6. *Islamskij issledovatel'skij centra universiteta al-Azhar* [Islamic Research Centre of al-Azhar University]. [Electronic source]. Available at: http://www.azhar.eg/magmaa (Accessed: 29.01.18). (in Arabic)
- 7. *Issledovatel'skij centr po voprosam fikha v svjashhennoj Mekke pri Vsemirnoj islamskoj organizacii* [Research Centre on Issues of Fiqh in Holy Mecca at the World Islamic Organization]. [Electronic source]. Available at: http://ar.themwl.org/(Accessed: 29.01.18). (In Arabic)
- 8. *Centr islamskogo prava v Dzhidde* [Centre of Islamic Law in Jeddah]. [Electronic source]. Available at: http://www.iifa-aifi.org/ (Accessed: 29.01.18). (in Arabic)
- 9. *Mezhdunarodnyj soyuz musul'manskih uchenyh* [International Union of Muslim Scholars]. [Electronic source]. Available at: http://iumsonline.org/ar/ContentDetails.aspx?ID=8150 (Accessed: 11.05.2020). (In Arabic)
- 10. *Evropejskij sovet po fetvam i issledovaniyam* [European Council for Fatwas and Research]. [Electronic source]. Available at: https://www.e-cfr.org/ (Accessed: 11.05.2020). (In Arabic)
- 11. *Sovet fikkha Severnoj Ameriki* [Fiqh Council of North America]. [Electronic source]. Available at: http://fiqhcouncil.org/ (Accessed: 11.05.2020). (In English)
- 12. Novye fetvy [New fatwas]. [Electronic source]. Available at: https://www.e-cfr.org/blog/category/الفتاوى (Accessed: 11.05.2020). (In Arabic)

## Информация об авторе

**Адыгамов Рамиль Камилович**, кандидат исторических наук, доцент, старший научный сотрудник Отдела истории религий и общественной мысли Института of Religions and Social Thought, Sh. истории АН РТ им. Ш. Марджани, г. Казань, Российская Федерация.

# Раскрытие информации о конфликте интересов

Автор заявляет об отсутствии конфликта интересов.

### Информация о статье

Поступила в редакцию: 16 марта 2020 Одобрена рецензентами: 09 мая 2020 Принята к публикации: 03 июня 2020

### About the author

Ramil K. Adygamov, Cand. Sci. (History), Associated professor, Senior Research Associate in the Department of the History Marjani Institute of History of Tatarstan Academy of Sciences, Kazan, the Russian Federation.

## **Conflicts of Interest Disclosure**

The author declares that there is no conflict of interest.

### **Article info**

Received: March 16, 2020 Reviewed: May 09, 2020 Accepted: June 03, 2020